
Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir 
ISSN: 2540-8461 (online) 

ISSN: 2528-1054 (print) 

 

DOI : 10.15575/al-bayan.v10i2.49217 https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/Al-Bayan 

 

Genealogi Penafsiran Bidadari dalam Al-Qur’an: Analisis Wacana Kuasa dalam 

Tafsir Klasik hingga Kontemporer 

Mida Hardianti1* 

1 Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia; mida.hardianti@gmail.com 

* Correspondence: mida.hardianti@gmail.com 

Received: 20-08-2025; Accepted: 29-01-2026 ; Published: 31-01-2026 

 

Abstract: This article explores the genealogy of interpretations of the term bidadari (heavenly 

companions) in the Qur’an from classical to contemporary periods. Using Michel Foucault’s 

genealogical method and supported by feminist hermeneutics, particularly Amina Wadud’s 

classification of tafsir, the study investigates how gendered narratives in eschatological verses have 

evolved over time. Classical exegeses tend to present bidadari as sensual female figures intended as 

rewards for male believers, reinforcing patriarchal paradigms. In contrast, contemporary 

interpretations emphasize symbolic and ethical dimensions that are more inclusive and just. By 

tracing interpretive models—traditional, reactive, and holistic—this study demonstrates how 

exegetical authority interacts with cultural power structures, producing normative gendered 

meanings. The analysis also shows how knowledge production in tafsir is embedded in political, 

religious, and social contexts that marginalize women’s experiences and spiritual agency. Ultimately, 

this article contributes to Qur’anic gender studies by offering a critical discourse analysis of 

theological narratives that have long been accepted as absolute. It argues for interpretive renewal that 

prioritizes justice, reciprocity, and contextual relevance. 

Keywords: bidadari; tafsir; genealogy; power discourse; gender 

Abstrak: Artikel ini menelusuri genealogi penafsiran tentang bidadari dalam Al-Qur’an dari periode 

klasik hingga kontemporer. Dengan menggunakan pendekatan genealogi Michel Foucault serta 

didukung oleh kerangka tafsir feminis Amina Wadud, kajian ini mengeksplorasi bagaimana 

konstruksi makna gender dalam ayat-ayat eskatologis terbentuk dan berubah seiring waktu. Tafsir 

klasik cenderung menampilkan bidadari sebagai sosok perempuan sensual yang dijanjikan sebagai 

ganjaran bagi laki-laki beriman, mencerminkan norma patriarkal yang mengakar. Sebaliknya, tafsir 

kontemporer mengembangkan pendekatan simbolik dan etis yang lebih inklusif dan berkeadilan. 

Kajian ini mengidentifikasi tiga model penafsiran: tradisional, reaktif, dan holistik, yang 

menunjukkan bagaimana otoritas tafsir bersinggungan dengan struktur kuasa sosial-budaya dalam 

membentuk makna normatif tentang gender. Analisis ini juga memperlihatkan bahwa produksi 

pengetahuan tafsir tidak terlepas dari konteks ideologis dan politis yang sering kali meminggirkan 

pengalaman spiritual perempuan. Artikel ini berkontribusi pada studi gender dalam Al-Qur’an 

dengan menawarkan analisis wacana kritis terhadap narasi-narasi teologis yang telah lama diterima 

secara absolut, serta mendorong pembaruan penafsiran yang kontekstual dan berkeadilan.. 

Kata Kunci: Bidadari; Tafsir; Genealogi; Wacana Kuasa; Gender 

 

1. Pendahuluan  

Ayat-ayat eskatologis dalam Al-Qur’an yang bersifat global metaforis (majazi) membuka ruang 

bagi para penafsir untuk menghadirkan beragam interpretasi, yang sering kali dipengaruhi oleh 

kecenderungan pribadi maupun kondisi sosial budaya zamannya. Kepercayaan terhadap balasan yang 

disediakan Allah -khususnya surga- selama ini diterima dan diamini tanpa banyak kritik. Namun 

mailto:mida.hardianti@gmail.com


Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 171 dari 186 

Mida Hardianti1/Genealogi Penafsiran Bidadari dalam Al-Qur’an: Analisis Wacana Kuasa dalam Tafsir Klasik hingga Kontemporer 

apabila ditinjau dari persfektif gender, sebagian penafsir tampak mengandung konstruksi makna yang 

diskriminatif terhadap perempuan.  

Salah satu paling menonjol dari kecenderungan ini adalah penafsiran ayat-ayat tentang bidadari 

dalam A-Qur’an. Tafsir yang berkembang cenderung menggambarkn bidadari secara sensual dan 

materialistis, dengan narasi yang menempatkan bidadari sebagai kenikmatan ekslusif bagi kaum laki-

laki mukmin. Berbagai kitab tafsir klasik secara panjang lebar menjelaskan fisik dan kecantikan 

bidadari berdasarkan imajinasi laki-laki, tanpa mempertimbangkan konteks sosio-historis saat ayat-

ayat tersebut diturunkan (Al Qurṭubī 1964; Zuhaili 1996) 

Literatur hadis juga menguatkan narasi tersebut, Faqihuddin Abdul Kodir dalam Qirā’ah 

Mubādalah menunjukkan bahwa kitab klasik Ṣiffat al-Jannah karya Ibnu Abi al-Dunya dan  kitab 

kontemporer ‘Abbas, Nisa’ Ahl al-Jannah karya Muhammad Ali Ibnu ‘Abbas memuat penggambaran 

surga yang sepenuhnya bernuansa untuk laki-laki. Pada kitab tersebut terdapat penjelasan bagaimana 

seorang mukmin laki-laki apabila masuk surga disediakan bidadari yang akan memuaskan hasrat 

seksnya. Laki-laki penghuni surga mempunyai kekuatan untuk berhubungan seks dengan seratus 

bidadari perawan juga sebaya dalam satu hari dan seorang mukmin akan dinikahkan dengan 4000 

perawan, 8000 janda dan 500 selir bidadari (Al-Jauziyyah 2011; Al Qurṭubī 1964) 

Narasi yang bias ini tidak hanya bertahan dalam kitab-kitab tetapi juga menyebar melalui buku-

buku populer dan media dakwah modern. Buku Tamasya ke Surga karya Ibn al-Qayyim misalnya, yang 

telah diterjemahkan dan banyak dikutip dalam ceramah-ceramah agama di Indonesia. Ceramah Ustad 

Firanda di kanal YouTube maupun tayangan “Islam Itu Indah” oleh Syamsuddin Nur, misalnya, secara 

terbuka menyampaikan bahwa salah satu aktivitas laki-laki di surga adalah "memecahkan 

keperawanan bidadari." Narasi ini bahkan telah dipolitisasi: dijadikan dalih teologis oleh kelompok 

ekstremis untuk memotivasi aksi terorisme, seperti diungkapkan oleh Ghazali (mantan pelaku teror) 

kepada wartawan Tribun Medan, Array A. Argus. 

Dominasi cara pandang yang demikian menyebabkan banyak tafsir kontemporer tetap 

melestarikan bentuk narasi serupa dengan gaya yang lebih halus. Penafsiran yang dilakukan ayat per 

ayat tanpa pendekatan holistik kerap mengulang tafsir klasik secara literal. Ini dapat dipahami, 

mengingat lafaz tentang bidadari memiliki akar historis yang kuat dalam budaya Arab. Namun, 

dengan berkembangnya kesadaran terhadap kesetaraan gender, metodologi tafsir, dan studi-studi 

kritis terhadap Al-Qur’an, narasi tentang bidadari mulai dipertanyakan dan mengalami perubahan 

arah. 

Beberapa mufasir modern kontemporer mulai mencoba membaca ulang simbol bidadari secara 

kontekstual dan tidak lagi memusatkan maknanya pada kepuasan laki-laki semata. Tafsir al-Misbah 

oleh M. Quraish Shihab, misalnya, merupakan salah satu contoh tafsir yang mulai menggeser makna 

bidadari dari sensual ke simbolik, serta menyerukan pembacaan ulang terhadap tafsir yang tidak 

sejalan dengan nilai-nilai kemanusiaan dan keadilan universal.  

Namun sebenarnya Al-Qur’an sendiri tidak menggunakan satu istilah tunggal yang secara 

eksplisit merujuk pada figur “bidadari” sebagaimana yang berkembang dalam imajinasi populer. 

Sebaliknya, Al-Qur’an menggunakan beragam istilah, seperti ḥūr ‘īn, azwāj muṭahharah, dan qurrata 

a‘yūn, yang masing-masing memiliki spektrum makna relasional, spiritual, dan etis, bukan semata-

mata erotis. Lebih jauh, istilah “bidadari” sendiri bukan berasal dari bahasa Arab, melainkan memiliki 

akar dari bahasa Sanskerta, yakni vidyādhari, yang secara leksikal bermakna makhluk perempuan dari 

alam kahyangan, pembawa ilmu atau pengetahuan, serta sosok yang bercahaya dan luhur. Dalam 

perkembangannya, istilah ini masuk ke dalam bahasa Jawa Kuno sebagai widodari, lalu diserap ke 

dalam bahasa Melayu–Indonesia menjadi “bidadari”. Pergeseran makna terjadi secara signifikan: dari 

figur spiritual dan simbolik menjadi representasi kecantikan perempuan yang sensual. Proses alih 

bahasa dan budaya ini berkontribusi besar terhadap pembentukan imaji tentang pasangan surga yang 

tidak sepenuhnya bersumber dari konsep Al-Qur’an itu sendiri. Oleh karena itu, penggunaan istilah 

“bidadari” dalam terjemahan dan tafsir Al-Qur’an bukan hanya problem linguistik, tetapi juga 

mencerminkan konstruksi budaya patriarkal yang kemudian dilegitimasi secara teologis. Meskipun 

istilah “bidadari” problematik secara linguistik dan ideologis, dalam tulisan ini istilah tersebut tetap 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 172 dari 186 

Mida Hardianti1/Genealogi Penafsiran Bidadari dalam Al-Qur’an: Analisis Wacana Kuasa dalam Tafsir Klasik hingga Kontemporer 

digunakan secara terbatas sebagai istilah operasional. Pemilihan ini didasarkan pada pertimbangan 

pragmatis, yakni untuk memudahkan pembahasan dan menjaga keterbacaan, mengingat kata 

“bidadari” telah mengakar kuat dalam wacana tafsir, literatur keislaman populer, serta diskursus 

keagamaan di Indonesia. 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library research). 

Sumber data utama berasal dari kitab-kitab tafsir klasik, pertengahan, dan kontemporer seperti karya 

al-Ṭabarī (Jāmi‘al-Bayān), al-Qurṭubī (al-Jāmi‘li Aḥkām Al-Qur’an), Fakhr al-Rāzī (Mafatihul Ghaib), 

Hamka (Tafsir al-Azhar), dan Quraish Shihab (Tafsir al-Misbah). Pemilihan sumber dilakukan secara 

purposif berdasarkan tigkat pengaruh dan representasi historis, dan posisi wacana masing-masing 

dalam perkembangan tafsir eskatologis. Selain itu, penelitian ini juga menggunakan hermeneutika 

feminis, khususnya klasifikasi Amina Wadud yang membedakan tafsir menjadi tiga kategori yaitu 

tradisional, reaktif, dan holistic. Kerangka ini membantu memetakan dan mengkritisi cara pandang 

mufassir terhadap simbol-simbol eskatologis Perempuan.  

Analisis data dilakukan dengan pendekatan analisis wacana kritis (Critical Discourse Analysis), 

untuk mengungkap bagaimana faktor-faktor ideologis, teologis, dan sosial-budaya memengaruhi tafsir 

ayat-ayat tentang bidadari. Fokus utama dari analisis ini adalah membongkar struktur kuasa dan 

representasi gender yang melekat dalam penafsiran terhadap teks eskatologis.  

Penelitian ini akan menelusuri ayat-ayat eskatologis yang di dalamnya terdapat narasi tentang 

bidadari, baik secara eksplisit maupun implisit. Tiga aspek utama yang dianalisis meliputi representasi 

bidadari dalam teks tafsir, konstruksi gender yang menyertainya, serta konteks ideologis dan budaya 

yang membentuk penafsiran tersebut. 

2. Makna Bidadari dalam Tafsir Tradisional: Representasi Maskulinitas 

Representasi bidadari dalam Al-Qur’an ditunjukkan melalui berbagain kata kosa kata yang 

beragam. Penjelasan berikut ini menunjukkan beragam kosa kata yang ada dalam Al-Qur’an dan 

bagaimana para mufassir klasik menafsirkan beragam makna tersebut.  

Tafsir tradisional, baik klasik maupun modern, cenderung dipengaruhi oleh latar belakang 

keilmuan masing-masing mufasir. Penafsiran dilakukan secara tahlili (ayat per ayat), dengan 

penekanan pada bidang ilmu yang dikuasai, seperti nahwu, fikih, tasawuf, atau teologi. Pendekatan 

ini jarang menghadirkan pembacaan makro terhadap pandangan dunia (Weltanschauung) Al-Qur’an, 

sehingga makna ayat sering dipahami secara literal dan terpisah. Dalam konteks ayat-ayat bidadari, 

tafsir tradisional umumnya menggambarkan bidadari sebagai perempuan surga dengan daya tarik 

fisik yang luar biasa. Narasi ini bersifat materialistik, menekankan aspek sensual dan relasi seksual 

dengan laki-laki mukmin di surga, tanpa membuka ruang interpretasi simbolik atau perspektif gender. 

Tafsir yang masuk dalam kategori ini antara lain Jāmi’ al-Bayān (al-Ṭabari), al-Jāmi’ li Aḥkām Al-Qur’an 

(al-Qurṭubī), al-Kashshāf (al-Zamakhsyarī), Mafātīḥ al-Ghayb (Fakhr al-Rāzī), dan Tafsir al-Azhar 

(Hamka). Penjelasan terhadap kelima tafsir ini akan diuraikan lebih lanjut pada bagian berikut.  

Makna  ٌحُورٌ عِي (Hūr ‘īn): Imajinasi Visual dan Seksual dalam Tafsir Klasik 

Al-Ṭabari menafsirkan istilah hūr ‘īn dalam Q.S al-Dukhān [44]: 54, Q.S al-Ṭur [52]: 20, Q.S al-Wāqi’ah 

[56]: 22, dan Q.S al-Rahmān  [55]: 72, sebagai perempuan  bermata besar dengan putih mata yang bersih 

dan kontras. Kata hūr bentuk jamak dari haurā, yakni perempuan yang berkulit putih, bermata lentik 

dengan bola mata sangat indah. (Al-Ṭabari, 1978, 51). Demikian pula menurut al-Qurṭubī dengan 

penambahan hadis-hadis, seperti hadis dari Abu Hurairah: “Mahar untuk menikahi bidadari adalah 

beberapa genggam kurma dan beberapa helai roti”, riwayat Abu Qirshafah: “Mengeluarkan sampah 

dari dalam masjid adalah mahar untuk menikahi bidadari”(Al Qurṭubī 1964)  

Kata ‘īn bentuk jamak dari ‘ainā juga merujuk pada perempuan bermata lebar. Al-Ṭabari, 

menghimpun berbagai riwayat yang mendukung pandangan ini, termasuk narasi bahwa bidadari 

diciptakan dari za’faran, atau merupakan perempuan saleh dunia. Ia juga menyebutkan riwayat 

Mujāhid, yang menggambarkan bidadari dengan fisik: mata putih, tulang betis terlihat di balik busana 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 173 dari 186 

Mida Hardianti1/Genealogi Penafsiran Bidadari dalam Al-Qur’an: Analisis Wacana Kuasa dalam Tafsir Klasik hingga Kontemporer 

yang dikenakan, dan orang bisa melihat wajahnya dari balik jantung karena kulitnya yang bersih dan 

tipis (Al-Ṭabari 1978). 

Dalam Q.S al-Rahmān  [55]: 72 kata hur bersandingan dengan maqsūrāt fil Khiyām. Al-Ṭabari 

menafsirkan lafazz tersebut sebagai bidadari yang dipingit di dalam rumah dan istana, rumah tersebut 

terbuat dari mutiara yang cekung. Al-Ṭabari mengungkapkan perbedaan takwil dalam lafaz maqsūrāt, 

banyak yang menyebutkan maksud ‘dipingit’ maksudnya adalah cinta dan jiwa bidadari tersebut 

hanya untuk suaminya saja, ahli tafsir yang lain mengatakan bidadari tersebut dipingit di dalam kamar 

pengantin, dipingit dalam rumah dan tidak suka berkeliling di jalanan. Al-Ṭabari menyimpulkan ayat 

tersebut berarti umum, bahwa bidadari-bidadari itu dipingit dalam rumah dan hanya mencintai 

suami-suami mereka saja (Al-Ṭabari, 1978). Hamka memperkuat narasi tersebut dengan mengutip 

hadis Bukhari-Muslim, bahwa Kemah-kemah bidadari tersebut terbuat dari susunan mutiara yang di 

tengahnya lapang sampai enam puluh mil dan di dalamnya terdapat zawiyah-zawiyah yang 

mempunyai pengisinya, di sana orang-orang yang beriman berjalan dengan bebas tidak dilihat orang 

lain. (Hamka, 1982).  

Makna  ٌقاَصِراَتُ الطَّرْفِ عِي (Qāṣirāt al-ṭarf ‘īn‘īn) dan Konsep Kepatuhan Seksual  

Lafaz qāṣirāt al-ṭarf ‘īn ditemukan dalam  Q.S al-Ṣhaffāt [37]: 48, Q.S Shād [38]: 52, dan Q.S al-Rahmān  

[55]: 56. Dalam dua ayat pertama, lafazz ini bersanding dengan ‘īn dan atrāb, yang memperkuat citra 

bidadari sebagai perempuan muda bermata indah dan sebaya. Al-Ṭabari menafsirkan qāṣirāt al-ṭarf ‘īn 

sebagai perempuan yang hanya memandang suaminya, tanda kesetiaan (Al-Ṭabari, 1978). Al-Qurṭubī 

menambahkan bahwa lafaz qāṣirāt berasal dari ungkapan“qad iqtashara alā kadza, yakni merasa 

cukup dan tidak menginginkan selainnya (al-Qurṭubī, 1964). Hamka mengafirmasi tafsir ini dengan 

menekankan bahwa laki-laki akan merasa tenang karena bidadari tidak akan berpaling darinya. 

Ayat-ayat ini sering diikuti dengan frasa “tidak pernah disentuh oleh manusia maupun jin,” yang 

oleh al-Ṭabarī  dan al-Qurṭubī ditafsirkan sebagai penegasan atas keperawanan bidadari. Bahkan, al-

Qurṭubī menyebut bahwa “tidak tersentuh” merujuk pada tidak pernah mengalami hubungan seksual 

yang menyebabkan keluarnya darah keperawanan. Ia juga menyiratkan bahwa jin dapat berjima’ 

sebagaimana manusia, dan memiliki pasangan dari jenis jin pula di surga. Tafsir ini memperkuat 

gambaran bidadari sebagai sosok suci dan tertutup, sepenuhnya disiapkan untuk memenuhi 

kenikmatan laki-laki mukmin di akhirat. 

Perumpamaan  ٌمكَْنوُنٌ  ب يَْض  (baiḍ maknûn): Simbol Keperawanan dan Kesucian Tertutup 

Q.S al-Ṣhaffāt [37]:49 menggambarkan bidadari sebagai “seakan-akan telur [burung unta] yang 

tersimpan dengan baik.” Al-Ṭabarī  menawarkan tiga makna dari lafazz baiḍun maknūn: pertama, putih 

seperti bagian dalam telur; kedua, putih kekuningan dan berkilau; ketiga, menyerupai mutiara yang 

terlindungi. Ia menyimpulkan bahwa perumpamaan ini menggambarkan kulit bidadari yang sangat 

putih dan belum tersentuh siapa pun, sebagaimana putih telur yang tersembunyi dalam cangkangnya 

(Al-Ṭabari 1978) 

Qurthūbi menambahkan bahwa orang Arab menyerupakan perempuan dengan telur karena 

warna putih beningnya. Lafazz maknūn juga dimaknai sebagai perlindungan terhadap keperawanan, 

layaknya mutiara dalam cangkangnya. Ia mengutip syair Arab: “Bidadari itu putih seperti mutiara 

penyelam, Ia dipisahkan dari permata yang tersimpan baik” (al-Qurṭubī, 1964). Sedangkan menurut Hamka, 

bahwa kenikmatan seksual termasuk dalam surga, dan bidadari adalah ganjaran bagi laki-laki saleh. 

Ia bahkan menyatakan bahwa laki-laki tidak akan memperoleh bidadari jika di dunia tunduk pada 

dominasi perempuan. Dalam menafsirkan Q.S al-Ṣāffāt[37]:49, Hamka menggambarkan daya tarik 

bidadari melalui sorot matanya yang redup dan menggoda. Ia menyisipkan pantun: 

“Rama-rama terbang di dusun, 

Anak keling bermain kaca 

Bukan hamba mati diracun 

Mati ditikam sudut mata” 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 174 dari 186 

Mida Hardianti1/Genealogi Penafsiran Bidadari dalam Al-Qur’an: Analisis Wacana Kuasa dalam Tafsir Klasik hingga Kontemporer 

أتَْ راَبً  عرُبًُ     (‘Uruban atrābā) dan  َأتَْ راَبً  كَواَعِب  (Kawāiba atrābā): Imaji Bidadari dalam Dimensi Seksual dan Simbolik  

Istilah ‘uruban atrābā dalam Q.S. al-Wāqi‘ah [56]: 37 ditafsirkan sebagai bidadari yang tidak hanya 

perawan, tetapi juga penuh kasih sayang, manis tutur katanya, pandai berhias, dan menggoda 

suaminya. Al-Ṭabari menyatakan bahwa selain cantik secara fisik, bidadari juga berfungsi melayani 

penghuni surga. Sementara itu, dalam Q.S. al-Wāqi‘ah [56]: 34, lafaz furusy ditafsirkan al-Qurṭubī 

sebagai simbol perempuan, karena kata tersebut merujuk pada tempat tidur yang dimaknai sebagai 

tempat keberadaan perempuan. Orang Arab bahkan biasa menggunakan istilah seperti firāsy (kasur), 

libās (pakaian), dan izār (sarung) sebagai metafora perempuan. 

Lafaz atrāb dalam Q.S. Ṣād [38]: 52 dimaknai Al-Ṭabari sebagai bidadari yang sebaya, hidup rukun, 

tanpa permusuhan atau iri dengki. Al-Qurṭubī menambahkan bahwa usia bidadari sekitar 33 tahun, 

berdasarkan kutipan dari Lisān al-‘Arab. Sedangkan kawā’iba atrābā dalam Q.S. al-Naba’ [78]: 33 

dipahami sebagai gadis remaja dengan payudara yang mulai menonjol. Hamka secara eksplisit 

menyebut mereka sebagai perempuan muda, montok, dan masih perawan—dijelaskan secara sensual. 

Ia juga menegaskan bahwa jumlah bidadari ini banyak dan disediakan sesuai kebutuhan penghuni 

surga. 

 Dalam tafsir-tafsir ini, terlihat bahwa gambaran bidadari surga sangat dipengaruhi oleh budaya 

Arab dan kecenderungan patriarki: perempuan digambarkan terutama dari aspek fisik, sensualitas, 

dan fungsinya untuk menyenangkan laki-laki. Tidak banyak ruang bagi makna alternatif yang lebih 

simbolik atau spiritual dari konsep bidadari ini. 

Keindahan Bidadari:  ُواَلْمرَجْاَنُ  الْياَقوُت  (Yāqūt wal marjān) 

Bidadari surga dalam Q.S. al-Raḥmān  [55]: 58 digambarkan laksana permata yaqūt dan marjān. al-

Ṭabarī  menafsirkan ayat ini dengan mengutip riwayat Ibnu Mas’ūd bahwa perempuan penghuni 

surga akan terlihat betis dan sumsum tulangnya dari balik tujuh puluh pakaian sutra. Hal ini untuk 

menggambarkan kemurnian dan kejernihan bidadari sebagaimana benang yang terlihat dalam batu 

yaqūt, atau minuman merah yang tampak dari gelas putih bening (Al Qurṭubī 1964). 

Selain kecantikan fisik, bidadari juga disebut memiliki akhlak yang baik (khairātun ḥisān) dalam 

Q.S. al-Raḥmān  [55]: 70. al-Qurṭubī mengutip riwayat dari Ibnu al-Mubārak bahwa seandainya salah 

satu bidadari surga muncul di langit, cahaya wajahnya akan mengalahkan matahari dan bulan, dan 

cadar yang dikenakannya lebih baik dari dunia dan seluruh isinya. Sementara itu, Fakhruddīn ar-Rāzī 

menjelaskan dua makna simbolik dari perumpamaan yaqūt dan marjān: pertama, menunjukkan 

kemurnian fisik bidadari; kedua, melambangkan putihnya mutiara dan merahnya yaqūt. Karena 

mereka membatasi pandangan, tidak bercampur dengan makhluk lain, maka kecantikannya 

diibaratkan permata yang belum tersentuh tangan manusia—yakut dalam tambangnya dan marjān 

dalam cangkangnya (Ar-Razi 1981). 

حِساَنٌ  خَيْْاَتٌ    (Khairāt Hisān): Akhlak Luhur dan Eksklusivitas Maskulin 

Selain digambarkan dengan bentuk fisik yang sempurna, bidadari juga dilukiskan memiliki 

akhlak yang luhur melalui istilah khairātun hisān dalam al-Rahmān  [55]: 70. Menurut Qatadah, lafaz 

khairāt menunjukkan kemuliaan akhlak, sementara hisān menunjukkan kepada keindahan fisik. Para 

mufassir klasik memperdebatkan mengenai siapa yang lebih cantik dan lebih baik antara bidadari dan 

perempuan dunia, tentunya hal tersebut menimbulkan dua pendapat. Ada yang mengatakan bahwa 

bidadari surga lebih baik, dan ada juga yang mengatakan bahwa perempuan dunia lebih baik. Hamka 

menyebutkan dalam tafsirnya bahwa gadis-gadis yang cantik dan berbudi luhur menyanyikan syair:  

“Kami perempuan-perempuan baik-baik, kami diciptakan Tuhan untuk suami yang mulia” 

Menurut Hamka bidadari tersebut hanya akan di dapatkan oleh laki-laki yang ketika di dunia 

tidak dikotori oleh nafsu syahwat yang rendah. Walaupun bertemu dengan perempuan yang cantik 

namun bukan sex Appeal yang muncul, melainkan rasa hormat (Hamka, Tafsir al-Azhar, 1982: 7104). Hal 

menarik juga dari pendapat Qurṭubī adalah ketika ia menyimpulkan bahwa para bidadari itu adalah 

khusus diciptakan untuk kaum laki-laki di surga karena pada kenyataannya penghuni surga dari kaum 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 175 dari 186 

Mida Hardianti1/Genealogi Penafsiran Bidadari dalam Al-Qur’an: Analisis Wacana Kuasa dalam Tafsir Klasik hingga Kontemporer 

perempuan itu sedikit. Ia mengutip hadis Muslim: “Sesungguhnya penghuni surga yang paling sedikit 

adalah dari kaum perempuan” (Al Qurṭubī 1964). 

رةٌَ  واَجٌ أَزْ  مطُهََّ  (Azwāj Muṭahharat): Narasi Kesucian dan Kemurnian Perempuan di Surga 

Istilah azwājun muṭahharat dalam Q.S. al-Baqarah [2]: 25, Āli-‘Imrān [3]: 15, dan al-Nisā  [4]: 57 

umumnya ditafsirkan sebagai para istri suci, yang dalam banyak tafsir dikaitkan dengan sosok 

bidadari perempuan. al-Ṭabarī  menafsirkan “suci” di sini sebagai terbebas dari segala bentuk kotoran 

fisik dan moral yang biasa dikaitkan dengan perempuan dunia, seperti haid, nifas, najis, hingga dosa. 

Ia mengutip riwayat dari Abdurraḥmān bin Zayd yang menyatakan bahwa perempuan surga lebih 

suci karena tidak mengalami haid, yang diyakini sebagai akibat dari dosa Hawa (Al-Ṭabari 1978) 

al-Qurṭubī juga menafsirkan ayat ini dengan pemaknaan yang serupa, menekankan unsur 

kesucian dan pembebasan dari sifat-sifat duniawi perempuan. Sementara itu, Hamka memberikan 

catatan bahwa istri-istri di surga, baik dari kalangan bidadari maupun perempuan dunia yang salehah, 

akan menjadi sempurna tanpa cacat fisik atau moral. Hal ini karena dalam kehidupan dunia, setiap 

istri bagaimanapun memiliki kekurangan, meski berparas cantik dan berbudi baik (Hamka 2015). 

Menariknya, narasi tentang wildān mukhalladūn dalam Q.S. al-Wāqi‘ah [56]: 17 menunjukkan 

keberadaan pemuda-pemuda kekal di surga dari kalangan laki-laki. Hamka menanggapi hal ini 

sebagai jawaban atas pertanyaan: “Apakah surga hanya menyediakan bidadari?” Menurutnya, 

pemuda-pemuda surga juga hadir sebagai pelayan, diilustrasikan tengah menghidangkan minuman 

dengan piala dan cerek dari emas dan perak (Hamka 2015). 

3. Tafsir Reaktif atas Makna Bidadari: Netral tapi Tidak Membebaskan 

Model tafsir reaktif merujuk pada penafsiran klasik maupun modern yang lebih netral dalam 

menggambarkan bidadari, tanpa eksploitasi imajinasi erotik, namun belum sepenuhnya menerapkan 

perspektif inklusif gender. Dua representasi utamanya ialah Fī Ẓilāl Al-Qur’an karya Sayyid Quṭb dan 

Tafsir Al-Misbah oleh Quraish Shihab. 

Sayyid Quṭb menafsirkan gambaran surga sebagai simbol kenikmatan spiritual dan psikologis, 

bukan semata kenikmatan indrawi. Menurutnya, deskripsi seperti “bidadari bermata jeli” hanyalah 

perumpamaan yang sesuai dengan daya tangkap budaya Arab. Konsep “istri-istri yang suci” 

(azwājmuṭahharat) dimaknai sebagai bentuk kenikmatan yang bertahap, dari duniawi menuju ukhrawi. 

Hal tersebut terlihat ketika Sayyid Quṭb menafsirkan tentang bidadari dalam Q.S al-Waqi’ah[56]: 22, 

Sayyid Quṭb menambahkan keterangan dengan menyebutkan bahwa ungkapan “ada bidadari-bidadari 

yang bermata jeli laksana mutiara yang tersimpan dengan baik” adalah kiasan dari makna psikologis dan 

spiritual. Demikian pula dalam penafsiran ayat tentang bidadari pada ayat lain seperti ungkapan 

bidadari dipingit di dalam rumah dalam Q.S al-Rahman. Sayyid Quṭb, menjelaskan bahwa kemah 

merupakan rumah yang nyaman bagi orang Badui, ayat tersebut menggambarkan keinginan 

penduduk Badui dan ditambahkan bidadari dipingit di dalamnya (Quthb 1992). 

Quraish Shihab juga cenderung simbolik dalam membaca ayat-ayat bidadari. Ia menekankan 

bahwa kata ḥūr ‘īn bersifat netral gender, berasal dari haurā (feminin) dan ahwar (maskulin). Ia 

menafsirkan bidadari sebagai “pasangan ideal” dalam pandangan pasangannya—baik secara fisik 

maupun batin. Beberapa istilah lain seperti kawā’iba atrābā, maqṣūrāt, qāṣirāt aṭ-ṭarf, yāqūt, dan marjān 

juga ditafsirkan secara semiotik, mengacu pada sifat eksklusif, kesetiaan, dan kemurnian pasangan 

surga. Meskipun demikian, Quraish mengakui bahwa Al-Qur'an menggunakan simbol-simbol 

perempuan karena audiens awalnya adalah masyarakat Arab yang patriarkal. Ia menyatakan bahwa 

“bidadara” bagi perempuan bisa saja ada, sesuai dengan kehendak penghuni surga, meski tidak 

dijelaskan secara eksplisit karena perbedaan kodrat biologis dan psikologis antara laki-laki dan 

perempuan. 

Penafsirannya juga menolak pemahaman seksual terhadap bidadari, karena menurutnya nilai 

luhur dan kedekatan dengan Tuhan jauh lebih penting di surga. Quraish menegaskan bahwa gambaran 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 176 dari 186 

Mida Hardianti1/Genealogi Penafsiran Bidadari dalam Al-Qur’an: Analisis Wacana Kuasa dalam Tafsir Klasik hingga Kontemporer 

surga dalam Al-Qur’an bersifat maṡal (perumpamaan), disesuaikan dengan tingkat pemahaman 

masyarakat Arab saat itu. 

Hemat penulis penafsiran tersebut mengikuti teks lafaz Al-Qur’an yang memang diturunkan pada 

masa Islam awal. Kesimpulan penafsiran nya tentang konsep bidadari bisa dilihat ketika menafsirkan 

lafaz hūr ‘īn sebagaimana dijelaskan di awal dan lafaz azwājun muṭaharatun yang dimaknai bahwa 

pasangan tersebut untuk laki-laki dan perempuan karena penyucian di sana bukan hanya dari haid 

melainkan penyucian tersebut mencakup segala yang mengotori jasmani dan jiwa seperti dengki, 

cemburu, kebohongan, penghianatan, dan lain sebagainya. Pendapat penulis dikuatkan dengan 

pernyataan Quraish Shihab dalam ceramah-ceramahnya. Salah satunya dalam acara Shihab dan Shihab: 

Islam yang Disalahpahami. Quraish Shihab ditanya oleh salah seorang penonton 

“Apakah di surga perempuan juga dapat bidadara sebagaimana laki-laki yang mendapatkan bidadari 

?”  Quraish Shihab menjawab bahwa pada prinsipnya apa yang diinginkan di surga akan kita dapatkan 

termasuk bidadara (untuk kaum perempuan). Akan tetapi kenapa Al-Qur’an tidak membahas atau 

menguraikan hal tersebut karena petama, untuk menjaga perasaan perempuan disebabkan tabiat 

perempuan dan laki-laki berbeda. Laki-laki bisa membuahi banyak perempuan sedangkan perempuan 

dibuahi dan hanya bisa menerima satu, laki-laki sifatnya poligami dan perempuan monogami. Kedua, 

karena sifat perempuan yang hanya bisa mencintai satu laki-laki. Namun, seandainya yang diinginkan 

bidadara, itu pasti ada.  

Lebih lanjut Quraish Shihab menjelaskan bahwa penerjemahan bidadari dalam Al-Qur’an tidak 

tepat apalagi ditafsirkan dan dilukiskan secara seksualitas karena makna dari hūr’īn sebagaimana yang 

telah dijelaskan sebelumnya mempunyai makna yang luas. Terlebih ketika di surga seksualitas tidak 

ada harganya, akan tetapi nilai-nilai luhur, kedekatan dengan Tuhan menjadi lebih penting. Al-Qur’an 

ingin melukiskan sesuatu yang sangat indah, akan tetapi manusia tidak bisa mengetahui 

keindahannya. Maka Al-Qur’an memberikan gambaran-gambaran keindahan yang terjangkau oleh 

manusia. Gambaran-gambaran yang terjangkau tersebut disesuaikan dengan lawan bicara, tingkat 

pemahaman sekaligus apa yang dipahami oleh lawan bicara. Oleh karena itu ketika Al-Qur’an 

berbicara tentang surga, dalam sebuah ayat di awali dengan lafaz maṡalul jannatil latī [Q.S al-Ra’d [13]: 

35 bahwa semua itu adalah ‘perumpamaan’, dan perumpamaan tersebut disesuaikan dengan lawan 

bicara Al-Qur’an pada saat itu. Penguatan makna pasangan surga yang tidak bias gender juga dapat 

ditemukan dalam ayat-ayat Al-Qur’an yang secara eksplisit menegaskan keberlanjutan relasi keluarga 

dan pasangan suami-istri di surga. Al-Qur’an menyebutkan bahwa kenikmatan surga tidak hanya 

bersifat individual, melainkan juga relasional dan komunal. Hal ini ditegaskan dalam Q.S. al-

Ra‘d[13]:23, “(Yaitu) surga-surga ‘Adn. Mereka memasukinya bersama orang-orang saleh dari leluhur 

mereka, pasangan-pasangan mereka, dan keturunan-keturunan mereka…”. Ayat ini menunjukkan 

bahwa pasangan (azwāj) yang dimaksud bukanlah figur baru yang bersifat imajiner atau eksklusif bagi 

laki-laki, melainkan mencakup pasangan hidup di dunia yang sama-sama saleh. Dengan demikian, 

relasi suami-istri yang dibangun atas dasar iman dan kesalehan di dunia justru menjadi bagian dari 

kenikmatan ukhrawi. 

Penegasan serupa juga ditemukan dalam Q.S. Ghāfir[40]:8, ketika doa para malaikat memohonkan 

agar orang-orang beriman dimasukkan ke surga bersama “pasangan-pasangan mereka dan keturunan 

mereka yang saleh”. Ayat ini kembali menempatkan pasangan sebagai subjek yang setara dalam 

memperoleh balasan ilahi, tanpa diferensiasi berbasis gender. Para mufasir menafsirkan lafaz azwāj 

dalam ayat ini sebagai pasangan suami-istri yang memiliki keselarasan iman dan amal saleh. 

4. Tafsir Holistik atas Makna Bidadari: Narasi Inklusif dan Simbolik 

Tafsir model holistik adalah tafsir yang mempertimbangkan seluruh metode penafsiran dan 

mengaitkannya dengan berbagai pendekatan seperti sosial, budaya, politik, ekonomi, atau isu-isu 

tentang perempuan yang muncul pada era modernitas. Penafsiran model holistik mempertimbangkan 

situasi yang melingkupi ketika sebuah ayat turun, karena pesan utama Al-Qur’an tidak bisa direduksi 

atau dibatasi hanya karena melihat bahasa Al-Qur’an yang sebenarnya disesuaikan dengan situasi 

yang mengelilinginya. (Quthb 1992) Metodologi penafsiran yang digunakan adalah tematik (maudhu’i) 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 177 dari 186 

Mida Hardianti1/Genealogi Penafsiran Bidadari dalam Al-Qur’an: Analisis Wacana Kuasa dalam Tafsir Klasik hingga Kontemporer 

yaitu metode yang fokus pada suatu persoalan tertentu dengan mengumpulkan semua ayat yang 

bersangkutan lalu dilakukan analisa. Konsep bidadari surga dipahami secara keseluruhan dari seluruh 

ayat tentang bidadari dan ayat-ayat yang bersangkutan seperti ayat tentang balasan surga. Salah satu 

tokoh yang membahas bidadari surga adalah Amina Wadud dan Fakihuddin Abdul Kodir.  

Amina Wadud dalam bukunya Qur’ān and Women: Rereading the Sacred Text from a Woman’s 

Perspective merekonstruksi pemahaman tentang konsep bidadari (teman di surga) dalam Al-Qur’an. 

Menurutnya kita tidak boleh terjebak pada deskripsi sensual tentang bidadari hanya pada makna 

harfiahnya saja. Kajian tentang bidadari -Amina Wadud menyebutnya dengan teman di akhirat- harus 

didekati dengan kajian kronologis. Kesadaran bahwa pada saat Al-Qur’an diturunkan dengan 

menggunakan mekanisme komunikasi mencermin-kan audiensi pada saat itu. Al-Qur’an berusaha 

meyakinkan mereka tentang kebenaran pesannya, menunjukkan relevansi dan signifikansi, 

menunjukkan kekurangan dan kelemahan dari status quo yang ada dan mengajak masyarakat Arab 

melalui penawaran dan ancaman yang sesuai dengan sifat dasar, pemahaman dan pengalaman mereka 

(Wadud 1994). 

Konsep teman di surga dalam Al-Qur’an menurut Wadud disampaikan dalam tiga tingkatan. 

Pertama, hūr īn yang mencerminkan tingkat pemikiran komunitas Makkah. Kedua, dengan 

menggunakan lafaz zauj melambangkan model praktis kehidupan komunitas Islam dan Ketiga Al-

Qur’an melampaui kedua tingkatan dan mengungkapkan sesuatu yang lebih penting daripada 

keduanya. Lafaz hūr īn bermakna khusus untuk masyarakat Arab jahiliah. Gambaran yang dijelaskan 

begitu sensual yaitu perempuan perawan yang masih muda dengan kulit putih dan mata hitam serasi. 

Hal tersebut merupakan harapan dan hasrat bangsa Arab saat itu. Kemudian Al-Qur’an menawarkan 

hur sebagai rangsangan untuk menjelaskan kebenaran. Jika kita memahami hal tersebut sebagai acuan 

perempuan dikatakan cantik, maka akan ada pemaksaan terhadap audiens yang berbeda budaya. Pada 

kenyataanya setelah periode Madinah Al-Qur’an tidak lagi menggunakan istilah hūr īn untuk 

menunjuk bidadari tetapi menggunakan lafaz azwājun muṭaharatun yang lebih umum (Wadud 1994). 

Selain itu, terkait lafaz hūr īn yang sering ditafsirkan sama dengan kata azwāj (bentuk jamak) 

sehingga pemahamannya menjadi laki-laki yang saleh dan masuk surga ia akan mendapatkan banyak 

bidadari untuk bersenang-senang. Pemahaman seperti itu menurut Wadud tidak tepat. Setiap 

penggunaan kata zawj maupun azwaj tidak bisa disamakan dengan kata hūri. Menyamakan dua kata 

tersebut sama halnya dengan mengubah penjelasan Al-Qur’an tentang realitas tertinggi menjadi 

sekedar pemandangan dunia yang bersifat etnosentris (Wadud 1994). 

Tokoh selanjutnya yaitu Faqihuddin Abdul Kodir yang memaknai ayat-ayat tentang bidadari 

secara tematik dalam bukunya Qira’āh Mubādalah: Tafsir Progresif untuk Keadilan Gender dalam Islam. 

Kajian ayat Qur’ān dalam bukunya menggunakan metode Qira’āh Mubādalah yang lebih menekankan 

pada keniscayaan bahwa martabat kemanusiaan laki-laki dan perempuan adalah sama, termasuk pada 

ayat-ayat tentang bidadari. Ayat-ayat bidadari yang dibaca dengan menggunakan metode tersebut 

mempunyai kesimpulan bahwa jika laki-laki di surga nanti akan mendapatkan bidadari yang cantik 

jelita, begitu juga dengan perempuan yang akan mendapatkan bidadara atau pasangan yang 

menyenangkan di surga. Sampai kepada penafsiran tersebut, dengan memaknai lafaz azwajun 

muṭaharatun pada Q.S Al-Baqarāh [2]: 25, Q.S Ali-Imrān [3]: 15 dan Q.S al-Nisā  [4]: 57 yang diartikan 

dengan pasangan sehingga perempuan dijadikan ‘subjek’ ayat, sama halnya dengan laki-laki. 

Faqihuddin Abdul Kodir, 2019, 311-324) 

Upaya rekontekstualisasi teks dalam tafsir holistik sebagaimana dilakukan oleh Amina Wadud 

dan Faqihuddin Abdul Kodir berimplikasi langsung pada pembentukan teologi eskatologis yang lebih 

egaliter dan ramah gender. Rekontekstualisasi ini tidak dimaksudkan untuk menafikan teks Al-Qur’an, 

melainkan untuk mengembalikan pesan eskatologisnya pada tujuan etis universal, yaitu keadilan, 

kemanusiaan, dan kesetaraan martabat manusia. Dalam kerangka ini, surga tidak lagi dipahami 

sebagai ruang kompensasi biologis bagi laki-laki, melainkan sebagai ruang pemenuhan spiritual dan 

relasional bagi seluruh manusia tanpa pembedaan gender. 

Penjelasan di atas menjawab kategorisasi penafsiran bidadari yang dibagi menjadi tiga model. 

Penafsiran yang menggunakan model tradisional mewakili arus utama (mainstream) penafsiran ayat-



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 178 dari 186 

Mida Hardianti1/Genealogi Penafsiran Bidadari dalam Al-Qur’an: Analisis Wacana Kuasa dalam Tafsir Klasik hingga Kontemporer 

ayat tentang bidadari. Tafsir-tafsir tersebut di antaranya adalah tafsir Ibnu Abbas, Mujāhid, Al-Ṭabari, 

az-Zamaksyari, Qurthubi dan Fahruddin ar-Razi. Penafsiran yang menggunakan model tafsir reaktif, 

mewakili penafsiran yang cenderung memiliki semangat pembebasan terhadap perempuan, namun 

karena penafsirannya dengan metode tahlili, masih terdapat penafsiran-penafsiran yang mirip dengan 

model tradisional, dalam penelitian ini contohnya terdapat penafsiran Sayyid Qutb dan M. Quraish 

Shihab. Sedangkan penafsiran yang menggunakan model holistik mewakili pemaknaan konsep 

bidadari surga baru, pembahasan ayat-ayat tentang balasan di surga dikaji secara keseluruhan dengan 

menggunakan pembacaan dan metode yang berbeda sehingga konsep akhir yang didapat berbeda 

pula.  

5. Analisis Genealogis dan Gender dalam Tafsir 

Konstruksi Makna Bidadari Surga Era Klasik 

Bidadari Surga adalah Perempuan 

Ayat-ayat tentang bidadari pada masa awal kenabian (periode Makkah) yang ‘dipinjam’ oleh Al-

Qur’an memang banyak menggunakan bahasa yang cenderung menunjukkan pada perempuan. Lafaz 

hūr yang digunakan dalam susunan idhafah dengan lafaz īn, bermakna pada sesuatu yang khusus untuk 

Arab Jahiliah. Lafaz hūr īn dimaknai oleh bangsa Arab padang pasir adalah sosok perempuan yang 

memiliki corak kulit jernih, pada lafaz ini bidadari digambarkan bersifat khusus dan sensual yaitu 

perempuan perawan yang masih muda, berkulit putih dengan mata jeli dan berperangai baik (Wadud 

1994). 

Lafaz kawā’iba atrāba diartikan dengan gadis remaja yang sebaya, pengertian tersebut umurnya 

memang sangat feminin dan tertuju pada jenis kelamin perempuan. Selain itu, lafaz ‘uruban atrāba dan 

qāṣirātu ṭarf sebagaimana yang telah dijelaskan sebelumnya pada bab tiga. Namun, ketika Al-Qur’an 

menggunakan lafaz azwājun muṭaharatun untuk menjelaskan pendamping di surga pada periode 

Madinah, penafsirannya tetap digiring pada pemaknaan awal yaitu menjadi perempuan-perempuan 

atau istri-istri yang suci dari segala jenis kotoran perempuan dunia.  

Marginalisasi Pengetahuan dalam Tafsir Era Klasik: Peminggiran Metode bil Ra’yi dalam Penafsiran 

Pada era klasik, penafsiran yang dianggap terbaik adalah tafsir bil riwayah, yaitu penafsiran yang 

penjelasannya menggunakan riwayat, dan teks Al-Qur’an harus dipahami apa adanya. Segala bentuk 

penafsiran dengan akal (bil ra’yi) harus ditolak. Sehingga pada periode ini penafsiran yang 

mendominasi adalah bi al-ma’tsūr (riwayat). Cara berpikir pada masa ini kurang mengedepankan kritik 

dalam menerima sebuah penafsiran. Berbagai bentuk penafsiran yang berdasarkan akal, harus ditolak 

dan dianggap tabu juga harus dijauhi karena pada masa ini yang dianggap ilmu adalah periwayatan 

itu sendiri (Abdul Mustaqim, 2008). Corak tafsir yang seragam pada era ini yaitu bil riwayah (penafsiran 

dengan menggunakan riwayat), menyebabkan tidak banyak terdapat perbedaan penafsiran mengenai 

bidadari surga. Bidadari surga ditafsirkan secara apa adanya sesuai riwayat-riwayat yang ada tanpa 

kritikan juga ditafsirkan secara parsial sehingga gambaran utuh hakikat kenikmatan surgawi sulit 

didapatkan. Tabel 1 menunjukkan gambaran perbedaan penafsiran tafsir klasik dan modern 

kontemporer.  

 

No. Mufassir Model Tafsir Konsep Bidadari / Pasangan Surga 

1 Ibnu ‘Abbās Tradisional 

(riwāyah) 

Bidadari dipahami secara literal sebagai perempuan 

cantik penghuni surga dan bentuk kenikmatan 

ukhrawi. 

2 al-Ṭabarī  Tradisional (bahasa 

dan riwayat) 

Penafsiran berbasis makna leksikal dan riwayat 

sahabat, cenderung memahami bidadari sebagai objek 

kenikmatan fisik. 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 179 dari 186 

Mida Hardianti1/Genealogi Penafsiran Bidadari dalam Al-Qur’an: Analisis Wacana Kuasa dalam Tafsir Klasik hingga Kontemporer 

3 Sayyid Quṭb Reaktif (simbolik-

spiritual) 

Bidadari dipahami sebagai simbol kenikmatan 

psikologis dan spiritual yang disesuaikan dengan 

imajinasi masyarakat Arab. 

4 M. Quraish 

Shihab 

Reaktif 

(kontekstual) 

Bidadari sebagai pasangan ideal yang bersifat simbolik 

dan netral gender, bukan objek seksual. 

5 Amina 

Wadud 

Holistik 

(kronologis-

tematik) 

Konsep bidadari dibaca sebagai simbol komunikasi 

Qur’ani awal yang kemudian bergeser ke konsep 

pasangan suci (azwāj muṭahharah). 

6 Faqihuddin 

Abdul Kodir 

Holistik (Qirā’ah 

Mubādalah) 

Pasangan surga dipahami secara resiprokal bagi laki-

laki dan perempuan sebagai subjek ayat. 

Tabel 1: gambaran perbedaan penafsiran tafsir klasik dan modern kontemporer. 

Peminggiran Pengalaman Perempuan dalam Penafsiran  

Sebenarnya kegelisahan sahabat perempuan mengenai eksistensinya yang tidak disebut sebagai 

subjek dalam ayat-ayat Al-Qur’an telah disuarakan. Lima belas abad yang lalu pada masa Nabi 

Muhammad saw masih hidup juga ketika Al-Qur’an masih diturunkan, sahabat perempuan seperti 

Ummu Salamah r.a., Nusaibah binti Ka’ab r.a., Asma’ binti Umais r.a pernah datang mengadu dan 

mengeluh dengan memberikan pertanyaan kepada Nabi Muhammad saw: 

“Ummu Salamah bertanya kepada Rasulullah, “Ya Rasulullah, mengapa kami (perempuan) tidak 

disebut-sebut dalam Al-Qur’an sebagaimana laki-laki?” riwayat lain dari Ummu Ammarah Al- 

Anshariyah: Ia mendatangi Nabi dan berkata, “Aku melihat segala sesuatu hanya menyebutkan kaum 

lelaki, dan aku tidak pernah melihat kaum perempuan disebut-sebut” terdapat riwayat lain dari jalur 

Ibnu Abbas, beberapa perempuan berkata “Ya Rasulullah, mengapa Allah (dalam Al-Qur’an) hanya 

menyebut kaum mukmin dan tidak pernah menyebut kaum mukminah (mukmin perempuan)? (Asy-

Syaukani 1414).  

Selain riwayat di atas, terdapat riwayat pernyataan istri Ja’far bin Abi Thalib r.a Asma’ binti Umais 

r.a yang protes karena menganggap bahwa perempuan merugi karena tidak pernah disinggung atau 

diapresiasi oleh Al-Qur’an:  

“Asma’ binti Umais r.a datang bersama suaminya menemui keluarga Rasulullah saw dan 

bertanya, “Terdapat ayat Al-Qur’an yang turun menyebut dan mengapresiasi perempuan?” dijawab: 

Tidak ada, kemudian Asma’ menemui Rasulullah dan mengadu “Wahai Rasulullah, sungguh 

perempuan itu merugi, sangat merugi” memang kenapa? Tanya Rasulullah saw.,  karena mereka tidak 

disinggung Al-Qur’an sebagaimana laki-laki yang selalu diapresiasi oleh Al-Qur’an (Al Baghawi 1417).  

Kisah-kisah protes para sahabat perempuan tersebut yang menjadi melatar belakangi (asbab nuzul) 

ayat-ayat Al-Qur’an tentang balasan yang seimbang baik bagi laki-laki maupun perempuan. Seperti 

Q.S Ali-‘Imrān [3]: 195, Q.S al-Nisā ’ [4]: 124, Q.S al-Nahl [16]: 97, Q.S al-Mu’min [40]: 40 dan Q.S al-Ahzab 

[33]: 35. Namun pengalaman perempuan yang menyebabkan turunnya sebuah ayat tersebut tidak 

disertakan ketika membahas surga dalam hal ini bidadari.  

Normalisasi Penafsiran Bidadari Berjenis Kelamin Perempuan 

Normalisasi di sini adalah sebuah proses pelanggengan sebuah kuasa pengetahuan tentang 

bidadari surga yang dimaknai dengan sosok perempuan dan disediakan hanya untuk laki-laki 

beriman. Proses normalisasi bisa mengakibatkan adanya kekuasaan dalam bentuk wacana yang 

bersifat diskursif (Inayah Rohmaniyah, 2019). Berikut ini beberapa hal yang turut melanggengkan 

wacana tersebut:  

Tradisi Kritik Sanad tanpa Kritik Matan  

Penafsiran pada era klasik lebih menekankan pada simbol tokoh. Simbol tokoh seperti Nabi saw, 

sahabat dan tabi’in adalah sumber rujukan dalam penafsiran. Standar kebenaran tafsir ditentukan oleh 

‘siapa’ riwayat itu disebutkan. Sehingga yang berkembang adalah kritik sanad, namun tidak 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 180 dari 186 

Mida Hardianti1/Genealogi Penafsiran Bidadari dalam Al-Qur’an: Analisis Wacana Kuasa dalam Tafsir Klasik hingga Kontemporer 

mengkritik matan. Teks Al-Qur’an cenderung diposisikan sebagai subjek, sedangkan realitas dan 

penafsiran sebagai objek (Mustaqim 2008). Pada era ini, tidak ditemukan khususnya dalam penafsiran 

mengenai bidadari yang saling kritik masalah matan sebuah riwayat. Sehingga menyebabkan riwayat-

riwayat tentang bidadari surga terus diterima dan dipahami sebagai sebuah pemahaman tanpa kritik 

sama sekali.  

Penafsiran dengan Syair Arab Jahiliah 

Lapaz-lafaz yang dipinjam oleh Al-Qur’an dalam menjelaskan gambaran surga adalah mufradat 

yang sebelumnya sudah digunakan oleh masyarakat Arab. Penafsiran dengan rujukan syair-syair Arab 

Jahiliah biasanya dipakai untuk menjelaskan aspek lafaz yang sulit dipahami. Seperti Mujāhid 

menggunakan syair Abu Dahbal untuk menjelaskan lafaz maknūn yaitu sifat bidadari yang tersimpan 

dalam mutiara. Hal ini sebagaimana penulis cantumkan syair dan penafsirannya di awal. Memang, 

pada era ini pemaknaan Al-Qur’an sering dirujukkan pada diwan-diwan sebagaimana ungkapan 

Umar bin Khaththab: 

”Berpeganglah kalian pada diwan-diwan niscaya kalian tidak keliru (dalam memahami Al-

Qur’an). Kemudian para sahabat bertanya: “Apa diwan-diwan itu? Umar menjawab: “Syair-syair 

Jahiliyah, karena sesungguhnya dalam syair-syair Jahiliyah terdapat penjelasan untuk kitabmu 

(Al-Qur’an), juga makna dalam percakapan” (al-Dhahabī 2005). 

Makna Bidadari dalam Tafsir Era Pertengahan  

Secara historis kronologis tafsir era pertengahan dimulai sekitar abad III H sampai abad VII/VIII 

H. Era ini ditandai dengan kodifikasi kitab-kitab, perkembangan disiplin ilmu, termasuk dalam bidang 

tafsir. Dinamika sejarah penafsiran pada masa ini ditandai dengan pergeseran tradisi penafsiran dari 

tafsir bi al-ma’tsūr (riwayat) ke tafsir bil ra’yi (rasio/akal). Pada era ini, penggunaan penafsiran dengan 

rasio semakin kuat, namun sering terjadi bias ideologi, ditandai dengan adanya beragam corak tafsir 

sehingga, di sini penulis akan melihat penafsiran-penafsiran tentang bidadari dari beberapa kitab tafsir 

era pertengahan. Tafsir itu di antaranya tafsir Al-Ṭabari sebagai induk para ahli tafsir (marja’ul maraji), 

tafsir al-Kasysyâf al-Zamakhsyari dengan keahlian dalam tata bahasa Arab, tafsir Fakhruddîn al-Rāzî 

dengan corak ‘ilmi-falsafi, dan tafsir al-Qurṭubī dengan kritikan yang tajam dan tidak fanatiknya pada 

mazhab apa pun. Konstruksi yang dibangun pada era klasik bahwa bidadari itu berjenis kelamin 

perempuan yang disediakan untuk laki-laki beriman, berlanjut pada era pertengahan dengan 

penambahan-penambahan konstruksi lainnya sebagai berikut:  

Konstruksi Makna Bidadari Surga: Fitrah Perempuan sebagai Pelayan Laki-laki 

Penafsiran ayat tentang bidadari yang sering dihubungkan dengan firtrah perempuan sebagai 

pelayan laki-laki di antaranya adalah qāṣirātu ṭarf (membatasi pandangan) ‘urub (penuh cinta)  dan 

khairātun hisān (bidadari cantik dan baik). Al-Ṭabari dalam tafsirnya menjelaskan bahwa bidadari jenis 

qāṣirātu ṭarf adalah bidadari yang hanya mencintai suaminya saja dan belum tersentuh oleh siapa pun, 

pendapat ini didukung oleh sekitar sembilan riwayat di antaranya riwayat dari Ibnu Zaid: 

“Bidadari-bidadari itu tidak memandang selain kepada suami mereka, bidadari itu berkata: ‘Demi 

kemuliaan Tuhan ku, kebesaran-Nya, serta keelokan-Nya, aku tidak melihat sesuatu di surga yang 

lebih indah dari padamu, maka Alhamdulillah yang telah menjadikanmu sebagai suamiku, dan 

menjadikanku sebagai istrimu” (Al-Ṭabari, 1978), 41). 

Penafsiran seperti itu bisa ditemui juga dalam tafsir Fakhruddîn al-Rāzî dan Zamakhsyari (Ar-

Razi 1981). Sedangkan lafaz ًعُرُبا dijelaskan bahwa bidadari surga selalu dipenuhi cinta kepada 

suaminya, berperangai baik dan selalu berhias untuk suaminya (Zamakhsyari, 1407 H 460). Tafsir al-

Qurṭubī menambahkan hadis tentang nyanyian para bidadari surga ketika menafsirkan lafaz khairātun 

hisān. Bidadari-bidadari surga bernyanyi sambil bergandengan tangan, suaranya merdu bahkan belum 

ada yang semerdu itu, belum pernah didengar oleh makhluk mana pun, sebagai berikut:  



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 181 dari 186 

Mida Hardianti1/Genealogi Penafsiran Bidadari dalam Al-Qur’an: Analisis Wacana Kuasa dalam Tafsir Klasik hingga Kontemporer 

“Kami rela, kami tidak pernah marah selamanya kami selalu ada, kami tidak pernah pergi 

selamanya 
kami kekal, kami tidak akan pernah mati selamanya 

kami senang, kami tidak akan sedih selamanya 

kami baik dan cantik 

cinta suami lagi mulia” 

Selanjutnya terlihat dalam penafsiran Q.S al-Wāqi’ah [56]: 34 lafaz furusy dalam ayat wafurusyim 

marfu’ah, digunakan Qurṭubī untuk menjelaskan innā ansya’nāhunna insyāa (Sesungguhnya Kami 

menjadikan bidadari secara langsung) bahwa bidadari tersebut adalah perempuan, karena disandarkan 

pada lafaz furusy yang artinya kasur. Sedangkan kasur tempat perempuan (kata kasur sebagai kata 

pinjaman untuk perempuan) karena Orang Arab biasa menyebut perempuan dengan firāsy (kasur), 

libās (pakaian), dan izār (sarung). Dari penafsiran-penafsiran tersebut terlihat konstruksi yang 

dibangun adalah perempuan sebagai pelayan dari laki-laki. Sehingga penjelasan tentang bidadari 

surga tidak jauh berbeda dengan konstruksi ‘fitrah’ perempuan di dunia. 

Persoalan Kesucian Perempuan  

Ketika menafsirkan azwājun muṭaharatun (pasangan yang suci) dalam Q.S al-Baqarāh [2]: 25 Q.S Ali-

Imrān [3]: 15, dan Q.S al-Nisā  [4]: 57. Dari tafsir yang dikaji dalam penelitian ini, kebanyakan 

mengaitkan kesucian bidadari surga dengan anggapan ke-tidaksucian perempuan dunia yang 

mengalami haid, nifas, buang air besar maupun kecil. Bahkan Al-Ṭabari mengaitkan asal usul haid 

disebabkan karena Hawa yang telah melakukan maksiat dan mengakibatkan perempuan dunia haid. 

Al-Ṭabari mengutip riwayat dari Abdurrahman bin Zaid:  

“Dan untuk mereka di dalamnya ada istri-istri yang suci: ia berkata: suci dari haid, sedang istri-

istri di dunia tidak suci dari haid, tidakkah anda melihat mereka haid lalu meninggalkan salat dan 

puasa? Ibnu Zaid berkata: dan demikianlah Hawa diciptakan hingga ia bermaksiat, lalu ketika 

melakukan maksiat maka Allah berfirman: “Sesungguhnya Aku telah menciptakanmu dalam keadaan 

suci, dan Aku menodaimu (menjadikan haid) seperti kamu menodai pohon ini” 

Kesucian di sana tidak berhenti pada hal yang diterima perempuan secara alami, akan tetapi 

sampai pada maksud dari keragu-raguan perempuan di dunia, noda dan dosa (Al-Ṭabari 1978). 

 Tidak jauh berbeda dengan mufassir lain seperti Zamakhsyari, al-Qurṭubī dan Fakhruddîn al-

Rāzî menafsirkan azwājun muṭaharah suci dengan makna suci dari haid, nifas, istihadah, ingus, dan 

segala jenis kotoran perempuan dunia. Bahkan Zamakhsyari memperkuat pendapatnya dengan kata 

"attuhru" (muthahharoh) yang didatangkan secara absolut tanpa batasan, maka boleh memasukan ke 

dalam maknanya, kesucian dari watak dan karakter jelek yang dimiliki oleh para perempuan di dunia, 

baik yang didapat dari apa yang mereka usahakan sendiri, ataupun yang mereka warisi dari leluhur 

mereka yang buruk, status sosial yang rendah dan lingkungan yang rusak. Begitu pula kesucian dari 

seluruh cacat, cela, kejahatan, dan tipu daya Perempuan (Al-Zamakhsyari 2009). 

Fakhruddîn al-Rāzî dalam menafsirkan lafaz ini, memperhatikan tiga perkara. Pertama, kaitannya 

dengan tidak bolehnya suami menggauli istri yang sedang haid di dunia, maka maknanya ketika di 

surga laki-laki tersebut tidak bisa mendekati bidadari apabila ia dilumuri najis maksiat. Kedua, 

seseorang (laki-laki) yang ketika di dunia memenuhi syahwat yang diharamkan ia tidak bisa masuk 

surga, karena di surga tempatnya orang suci. Ketiga, segala jenis yang suci di surga tiada lain yang 

menyucikannya adalah Allah swt. termasuk bidadari. Makna yang dimaksud adalah sucinya para 

bidadari dari berbagai jenis kotoran seperti haid, istihadhah serta sucinya suami mereka dari berbagai 

perilaku buruk terlebih yang berkaitan dengan Perempuan (Ar-Razi 1981).   

Persoalan Keperawanan Perempuan  

Penafsiran tentang bidadari yang menyinggung keperawanan perempuan dapat ditemukan dari 

makna lafaz kawā’iba atrāba (gadis-gadis remaja yang sebaya) Q.S al-Nabā [78]: 33 dan lafaz abkārā (gadis-

gadis perawan) dalam Q.S al-Wāqi’ah [56]: 36 dan Q.S al-Rahmān  [55]: 56. Al-Ṭabari berpendapat bahwa 

bidadari dijadikan gadis-gadis perawan untuk melayani penghuni surga. pendapatnya tersebut 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 182 dari 186 

Mida Hardianti1/Genealogi Penafsiran Bidadari dalam Al-Qur’an: Analisis Wacana Kuasa dalam Tafsir Klasik hingga Kontemporer 

diperkuat dengan mencantumkan sembilan riwayat dengan penambahan penjelasan bahwa bidadari 

tersebut dari golongan perempuan dunia yang sudah tua, ompong, keriput lalu kemudian Allah swt. 

ciptakan kembali mereka secara langsung dan menjadi perawan (Al-Ṭabari 1978).  

Bidadari tersebut tidak pernah disentuh oleh manusia sebelum mereka (lam yathmishunna insun 

qablahum walā jān) lafaz yathmis berasal dari kata ṭa-ma-ṭa adalah pernikahan yang menyebabkan 

keluarnya darah keperawanan. Selain itu dikatakan ‘ṭamaṡaha’ (dia menyentuhnya), jika dia 

membuatnya mengeluarkan darah keperawanan dari jalan pernikahan. Oleh karena itu maksud dari 

ayat tersebut adalah bahwa bidadari surga itu tidak pernah digauli oleh manusia maupun jin sebelum 

mereka (Al-Ṭabari 1978). Zamakhsyari dalam menafsirkan lafaz atrāba menjelaskan bahwa bidadari-

bidadari surga dilahirkan secara bersamaan (sebaya). Setiap kali para bidadari itu dijamah oleh 

suaminya, mereka akan menemukan para bidadari itu dalam keadaan perawan, juga pemecahan 

keperawanan tersebut tanpa sakit karena di surga tidak ada rasa sakit (Al-Zamakhsyari 2009). Sama 

halnya dengan penafsiran al-Qurṭubī dengan penambahan syair dari Qais bin ‘Asim:  

 

 وَمِنْ كَاعِبٍ لََْ تَدْرِ مَا الْبُ ؤْسُ مُعْصِرُ # وكََمْ مِنْ حَصَانٍ قَدْ حَوَيْ نَا كَريمةٍَ 

“Banyak kuda telah kami berikan kemuliaan # dan banyak perawan yang tidak tahu apa 

keburukan kelam” (Qurthubi, 283). 

Dari penafsiran-penafsiran tersebut terlihat bagaimana pentingnya seorang perempuan dengan 

keperawanannya. Sehingga kenikmatan surgawi salah satunya adalah perempuan yang masih 

perawan. Disediakan untuk para mukmin laki-laki yang memiliki kekuatan untuk memecah 

keperawanan tersebut setiap saat, dan keperawanan tersebut tidak pernah rusak. Konstruksi yang 

dibangun oleh mufassir era pertengahan terlihat lebih dipengaruhi oleh sosio kultural yang patriarki. 

Bidadari surga tidak hanya diyakini dengan sosok perempuan, namun lebih jauh penafsirannya 

memperlihatkan pendiskriminasian terhadap perempuan, imajinasi laki-laki berbasis patriarki 

menjadi superior.  

Marginalisasi Pengetahuan dalam Tafsir Era Pertengahan: Peminggiran Metode Kontekstual-Holistik 

Proses marginalisasi sebuah pengetahuan bisa dilembagakan dalam hal ini melalui metode 

tekstual dengan meminggirkan metode kontekstual. Penafsiran dengan menggunakan metode tekstual 

adalah penafsiran yang mengikuti teks dengan seksama atau menurut Saeed penafsiran tersebut 

banyak mengadopsi pendekatan legalistik-literalistik (Abdullah Saeed, 2015). Model penafsiran seperti 

ini dilakukan dengan ayat per ayat dan tidak mendiskusikan tema-tema tertentu secara integral (Sujiat 

Zubaid 2013). Kitab tafsir Al-Ṭabari, Zamakhsyari, Qurṭubī dan Fakhruddîn al-Rāzî adalah tafsir 

dengan menggunakan metode tahlili, penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an disajikan dengan runtut sesuai 

dengan susunan mushaf. Penafsiran di dalamnya cenderung lebih memperhatikan qira’ah, i’rab atau 

nahwu dan penjelasan struktur bahasa. Ayat-ayat bidadari dalam kitab-kitab tersebut tidak 

didiskusikan secara utuh dengan melihat konteks sosio historis dari sebuah ayat.  

Peminggiran Imajinasi Perempuan tentang Surga  

Penafsiran bidadari surga secara arus mainstream masih berangkat dari imajinasi laki-laki dan 

tidak menyapa perempuan. laki-laki yang baik akan mendapatkan sejumlah bidadari surga yang cantik 

paripurna, sedangkan perempuan yang baik tetap menjadi pelayan dari suaminya. Perempuan baik di 

dunia maupun di akhirat kental dengan pelabelan sebagai pelayan untuk laki-laki (Kodir 2019). 

Contohnya bidadari hūr ‘īn menurut Al-Ṭabari adalah perempuan dunia yang shalihah. Selanjutnya, 

makna dari ‘bidadari diciptakan secara langsung’ berarti perempuan dunia yang dijadikan cantik ketika 

di surga setelah ia mengalami keriput dan ompong di dunia (Al-Ṭabari 1978). Penafsiran tersebut 

memarginalisasikan imajinasi perempuan yang secara utuh memiliki akal, kesadaran, dan harapan, 

termasuk harapan untuk memiliki pasangan yang menyenangkan di surga. Perempuan dalam 

penafsiran bidadari diikutsertakan namun bukan sebagai subjek ayat.  



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 183 dari 186 

Mida Hardianti1/Genealogi Penafsiran Bidadari dalam Al-Qur’an: Analisis Wacana Kuasa dalam Tafsir Klasik hingga Kontemporer 

Androsentrisme dalam Penafsiran Bidadari 

Androsentrisme adalah sebuah pemahaman yang menjadikan laki-laki sebagai pusat dan 

patokan. Kaitannya dengan penafsiran, berarti Al-Qur’an didekonstruksi, dikembangkan oleh laki-laki 

dan fokus utamanya adalah pengalaman laki-laki. Ciri-cirinya adalah menjadikan laki-laki sebagai 

patokan utama yang mewakili norma manusia. Pada kenyataannya berbagai literatur agama 

cenderung androsentrisme, dan hal tersebut secara tidak langsung ikut melanggengkan budaya 

patriarki sehingga menghasilkan penafsiran seksis. Artinya, pemahaman agama memberikan 

keistimewaan terhadap laki-laki, mengutamakan pengalaman laki-laki, menempatkan laki-laki sebagai 

superior dan pada saat yang sama perempuan ditempatkan pada posisi inferior (Rohmaniyah 2013). 

Pada dasarnya memang sulit ditemukan kitab tafsir dari kalangan perempuan yang eksis, 

khususnya pada era pertengahan ini. Tafsir agama didominasi oleh laki-laki, sehingga yang menjadi 

fokus utama adalah laki-laki dan menghasilkan penafsiran yang seksis. Contohnya dalam penafsiran 

tentang bidadari yang sarat akan imajinasi laki-laki terhadap perempuan, sebagaimana telah dijelaskan 

pada bahasan sebelumnya. Bahkan Qurṭubī mengatakan bahwa bidadari surga itu khusus diciptakan 

untuk laki-laki karena perempuan di surga jumlahnya sedikit (Al Qurṭubī 1964). 

Normalisasi Penafsiran tentang Bidadari Era Pertengahan  

Sebagaimana proses normalisasi pada era klasik, pengetahuan atau penafsiran tentang bidadari 

surga pada era pertengahan pun mengalami proses normalisasi. Proses normalisasi inilah yang 

kemudian menjadi pendukung marjinalisasi sehingga terbentuk konstruksi penafsiran tentang 

bidadari yang bernuansa patriark perspektif gender. Berikut ini adalah beberapa norma yang turut 

melanggengkan konstruksi tentang bidadari tersebut:  

Generalisasi Makna Mufradât tentang Bidadari 

Mufradat untuk menyebut bidadari surga yang digunakan Al-Qur’an memang berbeda pada 

setiap ayat, khususnya pada periode Makkah dan Madinah. Namun, para mufassir cenderung 

menyamakan makna istilah pendamping surga (bidadari) dari satu ayat pada ayat lain. Seperti lafaz 

zawj yang ditafsirkan dengan ‘istri-istri’ atau cenderung disamakan dengan pemaknaan tentang 

bidadari pada ayat lain. Padahal, sebagai istilah umum Al-Qur’an menggunakan lafaz zawj untuk arti 

‘pasangan’, ‘teman’ atau ‘kelompok’, bentuk jamaknya adalah azwāj digunakan untuk merujuk pada 

pasangan. Lafaz tersebut digunakan Al-Qur’an untuk menunjukkan balasan di surga yaitu azwājun 

muṭaharatun dalam Q.S al-Baqarah [02]: 25.  

Namun para mufassir –dalam penelitian ini Al-Ṭabari, Zamakhsyari, al-Qurṭubī dan Fakhruddîn 

al-Rāzî– menafsirkan lafaz tersebut sama dengan istilah hūr ‘īn (lafaz yang digunakan pada periode 

Makkah). Akibatnya, lafaz zawj yang secara konseptual tidak memiliki sifat maskulin maupun feminin 

diterjemahkan dengan ‘istri-istri’ menimbulkan tidak adanya perubahan makna bidadari surga dari 

ayat-ayat periode Makkah sampai Madinah. Keseluruhannya membangun konstruksi bahwa bidadari 

surga adalah sosok perempuan yang disediakan untuk menjadi pelayan bagi laki-laki.  

6. Transformasi Makna Bidadari: Menuju Makna Simbolik-Etis yang inklusif dan Berkeadilan 

 Melihat perkembangan perubahan pemaknaan bidadari surga dari masa ke masa dengan 

metode genealogi Foucault. Maka yang ditelusuri adalah melihat kontinuitas-diskontinuitas 

pemaknaan bidadari dari masa ke masa, melihat perbedaan penafsiran dan mencari sebab perbedaan 

tersebut melalui konsep marginalisasi dan normalisasi. Penafsiran konsep bidadari surga dimaknai 

sebagai perempuan cantik, disediakan hanya untuk laki-laki dalam konteks ayat yang diturunkan 

khusus untuk masyarakat Arab pra Islam. Penafsiran ini mengalami perubahan, yaitu menjadi sebuah 

simbol kenikmatan surga yang bisa didapatkan oleh seluruh penduduk surga baik laki-laki maupun 

perempuan. Tabel 2 merangkum perubahan penafsiran makna tersebut dengan karakteristiknya. 

 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 184 dari 186 

Mida Hardianti1/Genealogi Penafsiran Bidadari dalam Al-Qur’an: Analisis Wacana Kuasa dalam Tafsir Klasik hingga Kontemporer 

Tabel 2: Perubahan makna bidadari dalam penafsiran Klasik, Pertengahan dan Kontemporer 

  

Perubahan tersebut bisa dilihat dari makna lafaz azwajun muthaharatun yang sebelumnya 

ditafsirkan dengan “istri-istri yang suci” yang kesuciannya dihubungkan dengan segala bentuk 

‘ketidaksucian’ perempuan dunia seperti haid, nifas maupun akhlak, menjadi “pasangan yang suci” 

yang kesuciannya disandarkan pada kesucian jasmani dan jiwa baik untuk laki-laki maupun 

perempuan. Perubahan konsep bidadari tersebut mulai terlihat pada tafsir era pertengahan hingga 

kontemporer seperti tafsir Sayyid Qutb dan Quraish Shihab, kemudian dilengkapi oleh sarjana muslim 

yang mengusung kesetaraan gender seperti Amina Wadud dan Faqihuddin Abdul Kodir. 

 Proses marginalisasi (peminggiran pengetahuan untuk memenangkan pengetahuan yang 

lain), dalam pemaknaan bidadari surga dari masa ke masa yang ditemukan penulis adalah sebagai 

berikut: Pada era klasik peminggiran yang dilakukan adalah peminggiran terhadap tafsir berdasarkan 

akal (tafsir bil ra’yi), dan peminggiran pengalaman perempuan. Pada era pertengahan, marginalisasinya 

adalah peminggiran metode kontekstual, peminggiran imajinasi perempuan dan androsentrisme 

dalam penafsiran. Sedangkan pada era kontemporer, peminggiran terhadap metode tekstual, dan 

peminggiran bias-bias dalam penafsiran.  

 Proses marginalisasi tersebut diperkuat dengan norma-norma di antaranya, norma yang 

dipakai pada era klasik adalah kuatnya tradisi kritik sanad tanpa kritik matan dan tradisi penafsiran 

dengan menggunakan syair Arab Jahiliah. Pada era pertengahan norma yang digunakan yaitu 

generalisasi makna mufradat pada ayat-ayat tentang bidadari. Sedangkan pada era kontemporer norma 

yang digunakan adalah metode penafsiran dengan menggunakan metode holistik dan penafsiran 

berbasis keadilan dan kesetaraan.  

7. Simpulan 

Berdasarkan analisis yang telah dipaparkan dan dijelaskan sebelumnya, mengacu pada masalah 

dan teori yang digunakan. Maka dapat ditarik kesimpulan dari penelitian ini adalah sebagai berikut: 

Pertama, model penafsiran ayat-ayat tentang bidadari dapat dikelompokkan pada tiga model 

No Model Tafsir Mufassir  Pemaknaan Istilah Pasangan 

Surga 

Ciri Utama 

Penafsiran 

1 Tradisional Ibnu ‘Abbās, 

al-Ṭabarī ,  

al-Qurṭubī,  

Fakhruddīn ar-Rāzī 

Istilah ḥūr ‘īn, maqṣūrāt, dan 

azwāj dipahami seragam sebagai 

bidadari perempuan yang 

menjadi bagian dari kenikmatan 

surga 

Literal, generalisasi 

mufradāt, minim 

konteks sosial 

2 Reaktif Sayyid Quṭb Pasangan surga dipahami 

sebagai simbol kenikmatan 

psikologis dan spiritual yang 

disesuaikan dengan imajinasi 

masyarakat Arab 

Simbolik, namun 

masih mengikuti 

struktur teks ayat per 

ayat 

3 Reaktif M. Quraish Shihab Ḥūr ‘īn dipahami netral gender; 

pasangan surga adalah relasi 

ideal yang bersih dan harmonis, 

bukan objek seksual 

Kontekstual, etis, 

namun belum 

sepenuhnya 

resiprokal 

4 Holistik Amina Wadud Ḥūr ‘īn merupakan simbol 

komunikasi Qur’ani awal, 

kemudian bergeser ke konsep 

relasional azwāj muṭahharah 

Kronologis, tematik, 

sensitif gender 

5 Holistik Faqihuddin Abdul 

Kodir 

Pasangan surga berlaku timbal 

balik bagi laki-laki dan 

perempuan sebagai subjek ayat 

Qirā’ah Mubādalah, 

relasional, 

berkeadilan gender 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 185 dari 186 

Mida Hardianti1/Genealogi Penafsiran Bidadari dalam Al-Qur’an: Analisis Wacana Kuasa dalam Tafsir Klasik hingga Kontemporer 

penafsiran, yaitu tafsir tradisional, tafsir reaktif, dan tafsir holistik. Kategori tafsir tradisional adalah 

penafsiran tentang bidadari yang menggunakan metode tahlili, fokus terhadap tata bahasa atau 

penafsiran yang mengikuti kecenderungan mufassirnya. Tafsir tradisional ini cenderung 

menghasilkan penafsiran tentang bidadari yang kental dengan nuansa patriarki. Tafsir dalam 

penelitian ini yang termasuk dalam kategori model tradisional dalam menafsirkan ayat-ayat tentang 

bidadari adalah Tafsir Ibnu Abbas, Tafsir Ibnu Mas’ud, Tafsir Mujāhid, Tafsir Al-Ṭabari, az-Zamaksyari, 

Hamka, ar-Razi, dan al-Qurthubi.  

Kategori tafsir reaktif yaitu penafsiran yang memiliki semangat pembebasan terhadap 

perempuan, namun karena masih menggunakan metode tahlili (penafsiran ayat per ayat) maka 

penafsiran yang dihasilkan tentang konsep bidadari cenderung mengikuti penafsiran lama namun di 

sisi lain ia memiliki konsep tersendiri yang lebih netral. Tafsir yang mewakili kelompok ini adalah tafsir 

Sayyid Qutb dan al-Misbah Quraish Shihab.  

Sedangkan kategori tafsir holistik adalah penafsiran yang mempertimbangkan semua metode 

penafsiran, maupun pendekatan seperti feminis, penafsiran tersebut terlepas dari stereotip yang sudah 

menjadi kerangka penafsiran laki-laki. Selanjutnya memasukan pengalaman dan imajinasi perempuan 

dalam penafsiran –dalam hal ini tentang bidadari-. Penafsir yang masuk kategori ini adalah sarjana 

muslim yang memang menulis khusus tentang konsep bidadari dengan perspektif keadilan gender 

seperti Amina Wadud dan Faqihuddin Abdul Kodir.  

Penulis tidak bermaksud memihak salah satu mufassir atau mendeligitimasi tradisi tafsir klasik 

yang telah memberikan kontribusi besar dalam khazanah keilmuan Islam. Tafsir-tafsir klasik dipahami 

sebagai produk intelektual yang lahir dari konteks sosial, budaya, dan paradigma zamannya, sehingga 

memiliki koherensi internal dengan realitas historis yang melingkupinya. Namun demikian, penulis 

berpandangan bahwa perubahan konteks sosial dan berkembangnya kesadaran tentang keadilan 

gender menuntut adanya pembacaan ulang terhadap narasi-narasi eskatologis, termasuk konsep 

bidadari surga, agar tetap relevan dengan nilai-nilai kemanusiaan universal. 

Oleh karena itu, secara metodologis penulis lebih condong pada pendekatan tafsir holistik dan 

kontekstual yang berupaya membaca teks Al-Qur’an secara menyeluruh, simbolik, dan relasional, 

sebagaimana dikembangkan oleh mufasir kontemporer seperti Amina Wadud dan Faqihuddin Abdul 

Kodir. Kecenderungan ini bukan dimaksudkan sebagai penolakan terhadap tafsir klasik, melainkan 

sebagai upaya melanjutkan tradisi tafsir itu sendiri melalui reinterpretasi yang sensitif terhadap 

konteks zaman dan prinsip keadilan substantif yang menjadi tujuan utama Al-Qur’an. 

Referensi 

Abū al-Hajjaj Mujāhid bin Jabr al-Qarshiy al-Makhzumīy, Tafsir Mujāhid ed. Muhammad Abdu Salam Abu Nail 

Mesir: Dār al-Fikri al-Islamiy, 1989. 

Abū al-Qāsim Mahmūd az-Zamakhsyari, al-Kasyaf , Juz 4 Beirut: Dār al-Kitāb al-‘Arabi,1407. 

Al Baghawi, Abu Muhammad Husain bin Mas’ud. Ma’ālim al-Tanzil fi Tafsiril Qur’ān, juz 6 Riyadh: Dār aṭ-Thaibah, 

1417.  

Al Fairuzabadiy, Abū Ṭāhir Muhammad bin Ya’qub Tanwīr al-Miqbas min Tafsīr ibnu ‘Abbās Beirut: Dār al-Fikri, 

1951. 

Al Makhzumīy, Abū al-Hajjaj Mujāhid bin Jabr al-Qarshiy. Tafsir Mujāhid ed. Muhammad Abdu Salam Abu Nail 

Mesir: Dār al-Fikri al-Islamiy, 1989. 

Al Maliki, Al Hasan Muhammad Ali. Surga Persinggahan Abadi Hamba Ilahi, Bandung: Trigenda Karya, 1993.  

Al Qurṭubī, Abū ‘Abdillah Muhammad bin Ahmad al-Jami’ Ahkam Al-Qur’an Tafsir al- Qurṭubī Juz 17 Kairo: Dār 

al-Kitab, 1964. 

Al-Asyqar, ‘Umar Sulaiman. Ensiklopedia Kiamat, Dari Sakaratulmaut Hingga Surga Neraka terj.Irfan Salim, Hilman 

Subagyo Jakarta: Zaman, 2011.  

Al-Jauziyyah, Ibn al-Qayyim. Tamasya ke Surga, Bahri terj. Fadhli Jakarta: Darul Falah, 2011.  

Amal, Taufik Adnan. Rekonstruksi Sejarah Al-Qur’an, Jakarta: Devisi Muslim Demokratis, 2011 

Amrullah, Haji Abdul Malik Abdul Karim. Tafsir Al-Azhar Singapura: Pustaka Nasional, 1982 

Asy-Syaukani, Muhammad bin Ali bin Muhammad bin Abdullah Fath al-Qadir Juz 4 Beirut: Dār Ibn Katsir, dārul 

Kalam,1414. 

Al-Ṭabari Muhammad bin Jarīr, Jāmi’ al-Bayān fi Ta’wil Al-Qur’an, Juz 21 Beirut: Dar al-Fikr,1978. 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 186 dari 186 

Mida Hardianti1/Genealogi Penafsiran Bidadari dalam Al-Qur’an: Analisis Wacana Kuasa dalam Tafsir Klasik hingga Kontemporer 

Ayub, Sulaiman bin Ahmad bin Abu Qasim at-thabrani, Mu;jam al-Kabir at-Tabrani Riyadh: Maktabah Ibnu 

Taimiyah, 1994. 

Badriyah Fayumi, Tubuh, Seksualitas, dan Kedaulatan Perempuan: Bunga Rampai Pemikiran Ulama Muda Jakarta: 

Rahima, 2002. 

Foucault, Michel Power/Knowledge trj. Yudi Santosa, Yogyakarta: Bentang Budaya. 2002. 

Fujianti, Danik. “Seksualitas Perempuan dalam Budaya Patriarki”, Jurnal Muwazah, Vol.8. No. 1 Juni 2016. 

Hardianti, Mida A. Gojin, “Gambaran Bidadari di Surga: Analisis Semantik terhadap Berbagai Istilah dalam Al-

Qur’an, I’tibar Vol. O6, No. 12 2019. 

Hitti, Philip K. History of The Arabs Jakarta: Ikapi, 2006. 

Ibnu Mandzur, Lisānul ‘Arab Dar al-Shadir-Beirut 

Isawi, Muhammad Ahmad Tafsir Ibnu Mas’ud Jakarta: Pustaka Azzam, T.t, 

Katsir, Ibnu. Lubābut tafsir min Ibnu Katsir Trj. M. Abdul Ghaffar E.M Jilid 8 Bogor: Pustaka Imam Asy-Syafi’i, 2004.  

Kodir, Faqihuddin Abdul Qirā’ah Mubādalah: Tafsir Progresif untuk Keadilan Gender dalam Islam Yogyakarta: 

IRCiSoD, 2019. 

Latif, Yudi Intelegensia Muslim dan Kuasa: Genealogi Intelegensia Muslim Indonesia Abad ke-20, Jakarta: Democracy 

Project, 2012. 

Muna, Moh. Nailul. “Rekonstruksi Budaya Patriarki dalam Visualisasi Surga Analisis Historis-Linguistik“ dalam 

Jurnal Kafa’ah, Vol 10, No.1 Januari-Juni, 2020. 

Munawwir, Ahmad W Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia, Surabaya: Pustaka Progresif 1997. 

Mustaqim, Abdul Dinamika Sejarah Tafsir Al-Qur’an: Studi Aliran-Aliran Tafsir dari Periode Klasik, Pertengahan, Hingga 

Modern-Kontemporer Yogyakarta: Adab Press, 2012.  

Mustaqim, Abdul Pergeseran Epistemologi Tafsir, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2008. 

Muzakki, Ahmad “Dialektika Gaya Bahasa Al-Qur’an dan Budaya Arab Pra Islam”dalam Jurnal Islamica, Vol.2, 

No. 1 September: 2007. 

Najah, Nailun. “Otentisitas Bahasa Al-Qur’an dan emaknaan Bidadari Surga Respon Stefan Wild terhadap 

Hipotesa Luxenberg dalam Jurnal Kabilah Vol.3 No. 1 Juni 2018. 

Neuwirth, Angelika. The Qur’ān in Context: Historical and Literary Investigations into the Qur’ānic Milieu, Leiden: Brill, 

2010. 

Rohmaniyah, Inayah “Gender, Androsentrisme dan Sexisme dalam Tafsir Agama”, Welfare, Jurnal Imu 

Kesejahteraan Sosial, Vol.2 No.1, Juni 2013. 

Rohmaniyah, Inayah Gender dan Seksualitas Perempuan dalam Pertarungan Wacana Tafsir Yogyakarta: Larasukma, 

2019. 

Rohmaniyah, Inayah. Gender dan Konstruksi Patriarki dalam Tafsir Agama, Yogyakarta: Suka Press, 2020. 

Saeed, Abdullah. Paradigma, Prinsip dan Metode Penafsiran Kontekstualis Al-Qur’an terj. Lien Iffah Naf’atul Fina, Ari 

Henri Yogyakarta: Baitul Hikmah, 2015. 

Shihab, M. Quraish Mukjizat Al-Qur’an: Ditinjau dari Aspek Kebahasaan, Isyarat Ilmiah, dan Pemberitaan Gaib Bandung: 

Mizan 1997. 

Shihab, M. Quraish. Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an,  Jakarta: Lentera Hati, 2011. 

Sujiat Zubaidi, Mohammad Muslih. Kritik Epistemologi dan Model Pembacaan Kontemporer Yogyakarta: Lesfi, 2013. 

Wadud, Amina Qur’an Menurut Perempuan: Meluruskan Bias Gender dalam Tradisi Tafsir. Penerbit Pustaka: Bandung, 

1994. 

 

© 2026 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms 

and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY-SA) license 

(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/). 

 


