Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir

ISSN: 2540-8461 (online)
ISSN: 2528-1054 (print)

Genealogi Penafsiran Bidadari dalam Al-Qur’an: Analisis Wacana Kuasa dalam
Tafsir Klasik hingga Kontemporer

Mida Hardianti?”

I Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia; mida.hardianti@gmail.com
* Correspondence: mida.hardianti@gmail.com
Received: 20-08-2025; Accepted: 29-01-2026 ; Published: 31-01-2026

Abstract: This article explores the genealogy of interpretations of the term bidadari (heavenly
companions) in the Qur'an from classical to contemporary periods. Using Michel Foucault's
genealogical method and supported by feminist hermeneutics, particularly Amina Wadud’s
classification of tafsir, the study investigates how gendered narratives in eschatological verses have
evolved over time. Classical exegeses tend to present bidadari as sensual female figures intended as
rewards for male believers, reinforcing patriarchal paradigms. In contrast, contemporary
interpretations emphasize symbolic and ethical dimensions that are more inclusive and just. By
tracing interpretive models—traditional, reactive, and holistic—this study demonstrates how
exegetical authority interacts with cultural power structures, producing normative gendered
meanings. The analysis also shows how knowledge production in tafsir is embedded in political,
religious, and social contexts that marginalize women’s experiences and spiritual agency. Ultimately,
this article contributes to Qur’anic gender studies by offering a critical discourse analysis of
theological narratives that have long been accepted as absolute. It argues for interpretive renewal that
prioritizes justice, reciprocity, and contextual relevance.

Keywords: bidadari; tafsir; genealogy; power discourse; gender

Abstrak: Artikel ini menelusuri genealogi penafsiran tentang bidadari dalam Al-Qur’an dari periode
klasik hingga kontemporer. Dengan menggunakan pendekatan genealogi Michel Foucault serta
didukung oleh kerangka tafsir feminis Amina Wadud, kajian ini mengeksplorasi bagaimana
konstruksi makna gender dalam ayat-ayat eskatologis terbentuk dan berubah seiring waktu. Tafsir
klasik cenderung menampilkan bidadari sebagai sosok perempuan sensual yang dijanjikan sebagai
ganjaran bagi laki-laki beriman, mencerminkan norma patriarkal yang mengakar. Sebaliknya, tafsir
kontemporer mengembangkan pendekatan simbolik dan etis yang lebih inklusif dan berkeadilan.
Kajian ini mengidentifikasi tiga model penafsiran: tradisional, reaktif, dan holistik, yang
menunjukkan bagaimana otoritas tafsir bersinggungan dengan struktur kuasa sosial-budaya dalam
membentuk makna normatif tentang gender. Analisis ini juga memperlihatkan bahwa produksi
pengetahuan tafsir tidak terlepas dari konteks ideologis dan politis yang sering kali meminggirkan
pengalaman spiritual perempuan. Artikel ini berkontribusi pada studi gender dalam Al-Qur’an
dengan menawarkan analisis wacana kritis terhadap narasi-narasi teologis yang telah lama diterima
secara absolut, serta mendorong pembaruan penafsiran yang kontekstual dan berkeadilan..

Kata Kunci: Bidadari; Tafsir; Genealogi; Wacana Kuasa; Gender

1. Pendahuluan

Ayat-ayat eskatologis dalam Al-Qur’an yang bersifat global metaforis (majazi) membuka ruang
bagi para penafsir untuk menghadirkan beragam interpretasi, yang sering kali dipengaruhi oleh
kecenderungan pribadi maupun kondisi sosial budaya zamannya. Kepercayaan terhadap balasan yang
disediakan Allah -khususnya surga- selama ini diterima dan diamini tanpa banyak kritik. Namun

DOI : 10.15575/al-bayan.v10i2.49217 https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/Al-Bayan


mailto:mida.hardianti@gmail.com

Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 171 dari 186

apabila ditinjau dari persfektif gender, sebagian penafsir tampak mengandung konstruksi makna yang
diskriminatif terhadap perempuan.

Salah satu paling menonjol dari kecenderungan ini adalah penafsiran ayat-ayat tentang bidadari
dalam A-Qur’an. Tafsir yang berkembang cenderung menggambarkn bidadari secara sensual dan
materialistis, dengan narasi yang menempatkan bidadari sebagai kenikmatan ekslusif bagi kaum laki-
laki mukmin. Berbagai kitab tafsir klasik secara panjang lebar menjelaskan fisik dan kecantikan
bidadari berdasarkan imajinasi laki-laki, tanpa mempertimbangkan konteks sosio-historis saat ayat-
ayat tersebut diturunkan (Al Qurtubi 1964; Zuhaili 1996)

Literatur hadis juga menguatkan narasi tersebut, Faqihuddin Abdul Kodir dalam Qird’ah
Mubadalah menunjukkan bahwa kitab klasik Siffat al-Jannah karya Ibnu Abi al-Dunya dan kitab
kontemporer ‘Abbas, Nisa’ Ahl al-Jannah karya Muhammad Ali Ibnu ‘Abbas memuat penggambaran
surga yang sepenuhnya bernuansa untuk laki-laki. Pada kitab tersebut terdapat penjelasan bagaimana
seorang mukmin laki-laki apabila masuk surga disediakan bidadari yang akan memuaskan hasrat
seksnya. Laki-laki penghuni surga mempunyai kekuatan untuk berhubungan seks dengan seratus
bidadari perawan juga sebaya dalam satu hari dan seorang mukmin akan dinikahkan dengan 4000
perawan, 8000 janda dan 500 selir bidadari (Al-Jauziyyah 2011; Al Qurtubi 1964)

Narasi yang bias ini tidak hanya bertahan dalam kitab-kitab tetapi juga menyebar melalui buku-
buku populer dan media dakwah modern. Buku Tamasya ke Surga karya Ibn al-Qayyim misalnya, yang
telah diterjemahkan dan banyak dikutip dalam ceramah-ceramah agama di Indonesia. Ceramah Ustad
Firanda di kanal YouTube maupun tayangan “Islam Itu Indah” oleh Syamsuddin Nur, misalnya, secara
terbuka menyampaikan bahwa salah satu aktivitas laki-laki di surga adalah "memecahkan
keperawanan bidadari." Narasi ini bahkan telah dipolitisasi: dijadikan dalih teologis oleh kelompok
ekstremis untuk memotivasi aksi terorisme, seperti diungkapkan oleh Ghazali (mantan pelaku teror)
kepada wartawan Tribun Medan, Array A. Argus.

Dominasi cara pandang yang demikian menyebabkan banyak tafsir kontemporer tetap
melestarikan bentuk narasi serupa dengan gaya yang lebih halus. Penafsiran yang dilakukan ayat per
ayat tanpa pendekatan holistik kerap mengulang tafsir klasik secara literal. Ini dapat dipahami,
mengingat lafaz tentang bidadari memiliki akar historis yang kuat dalam budaya Arab. Namun,
dengan berkembangnya kesadaran terhadap kesetaraan gender, metodologi tafsir, dan studi-studi
kritis terhadap Al-Qur’an, narasi tentang bidadari mulai dipertanyakan dan mengalami perubahan
arah.

Beberapa mufasir modern kontemporer mulai mencoba membaca ulang simbol bidadari secara
kontekstual dan tidak lagi memusatkan maknanya pada kepuasan laki-laki semata. Tafsir al-Misbah
oleh M. Quraish Shihab, misalnya, merupakan salah satu contoh tafsir yang mulai menggeser makna
bidadari dari sensual ke simbolik, serta menyerukan pembacaan ulang terhadap tafsir yang tidak
sejalan dengan nilai-nilai kemanusiaan dan keadilan universal.

Namun sebenarnya Al-Qur’'an sendiri tidak menggunakan satu istilah tunggal yang secara
eksplisit merujuk pada figur “bidadari” sebagaimana yang berkembang dalam imajinasi populer.
Sebaliknya, Al-Qur'an menggunakan beragam istilah, seperti hiir ‘in, azwaj mutahharah, dan qurrata
a'yin, yang masing-masing memiliki spektrum makna relasional, spiritual, dan etis, bukan semata-
mata erotis. Lebih jauh, istilah “bidadari” sendiri bukan berasal dari bahasa Arab, melainkan memiliki
akar dari bahasa Sanskerta, yakni vidyddhari, yang secara leksikal bermakna makhluk perempuan dari
alam kahyangan, pembawa ilmu atau pengetahuan, serta sosok yang bercahaya dan luhur. Dalam
perkembangannya, istilah ini masuk ke dalam bahasa Jawa Kuno sebagai widodari, lalu diserap ke
dalam bahasa Melayu-Indonesia menjadi “bidadari”. Pergeseran makna terjadi secara signifikan: dari
figur spiritual dan simbolik menjadi representasi kecantikan perempuan yang sensual. Proses alih
bahasa dan budaya ini berkontribusi besar terhadap pembentukan imaji tentang pasangan surga yang
tidak sepenuhnya bersumber dari konsep Al-Qur’an itu sendiri. Oleh karena itu, penggunaan istilah
“bidadari” dalam terjemahan dan tafsir Al-Qur'an bukan hanya problem linguistik, tetapi juga
mencerminkan konstruksi budaya patriarkal yang kemudian dilegitimasi secara teologis. Meskipun
istilah “bidadari” problematik secara linguistik dan ideologis, dalam tulisan ini istilah tersebut tetap

Mida Hardiantil/Genealogi Penafsiran Bidadari dalam Al-Qur’an: Analisis Wacana Kuasa dalam Tafsir Klasik hingga Kontemporer



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 172 dari 186

digunakan secara terbatas sebagai istilah operasional. Pemilihan ini didasarkan pada pertimbangan
pragmatis, yakni untuk memudahkan pembahasan dan menjaga keterbacaan, mengingat kata
“bidadari” telah mengakar kuat dalam wacana tafsir, literatur keislaman populer, serta diskursus
keagamaan di Indonesia.

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library research).
Sumber data utama berasal dari kitab-kitab tafsir klasik, pertengahan, dan kontemporer seperti karya
al-Tabar1 (Jami‘al-Bayan), al-Qurtubi (al-Jami‘'li Ahkam Al-Qur’an), Fakhr al-Razi (Mafatihul Ghaib),
Hamka (Tafsir al-Azhar), dan Quraish Shihab (Tafsir al-Misbah). Pemilihan sumber dilakukan secara
purposif berdasarkan tigkat pengaruh dan representasi historis, dan posisi wacana masing-masing
dalam perkembangan tafsir eskatologis. Selain itu, penelitian ini juga menggunakan hermeneutika
feminis, khususnya klasifikasi Amina Wadud yang membedakan tafsir menjadi tiga kategori yaitu
tradisional, reaktif, dan holistic. Kerangka ini membantu memetakan dan mengkritisi cara pandang
mufassir terhadap simbol-simbol eskatologis Perempuan.

Analisis data dilakukan dengan pendekatan analisis wacana kritis (Critical Discourse Analysis),
untuk mengungkap bagaimana faktor-faktor ideologis, teologis, dan sosial-budaya memengarubhi tafsir
ayat-ayat tentang bidadari. Fokus utama dari analisis ini adalah membongkar struktur kuasa dan
representasi gender yang melekat dalam penafsiran terhadap teks eskatologis.

Penelitian ini akan menelusuri ayat-ayat eskatologis yang di dalamnya terdapat narasi tentang
bidadari, baik secara eksplisit maupun implisit. Tiga aspek utama yang dianalisis meliputi representasi
bidadari dalam teks tafsir, konstruksi gender yang menyertainya, serta konteks ideologis dan budaya
yang membentuk penafsiran tersebut.

2. Makna Bidadari dalam Tafsir Tradisional: Representasi Maskulinitas

Representasi bidadari dalam Al-Qur’an ditunjukkan melalui berbagain kata kosa kata yang
beragam. Penjelasan berikut ini menunjukkan beragam kosa kata yang ada dalam Al-Qur’an dan
bagaimana para mufassir klasik menafsirkan beragam makna tersebut.

Tafsir tradisional, baik klasik maupun modern, cenderung dipengaruhi oleh latar belakang
keilmuan masing-masing mufasir. Penafsiran dilakukan secara tahlili (ayat per ayat), dengan
penekanan pada bidang ilmu yang dikuasai, seperti nahwu, fikih, tasawuf, atau teologi. Pendekatan
ini jarang menghadirkan pembacaan makro terhadap pandangan dunia (Weltanschauung) Al-Qur’an,
sehingga makna ayat sering dipahami secara literal dan terpisah. Dalam konteks ayat-ayat bidadari,
tafsir tradisional umumnya menggambarkan bidadari sebagai perempuan surga dengan daya tarik
fisik yang luar biasa. Narasi ini bersifat materialistik, menekankan aspek sensual dan relasi seksual
dengan laki-laki mukmin di surga, tanpa membuka ruang interpretasi simbolik atau perspektif gender.
Tafsir yang masuk dalam kategori ini antara lain Jami’ al-Bayan (al-Tabari), al-Jami’ li Ahkam Al-Qur’an
(al-Qurtubi), al-Kashshaf (al-Zamakhsyarl), Mafatih al-Ghayb (Fakhr al-Razi), dan Tafsir al-Azhar
(Hamka). Penjelasan terhadap kelima tafsir ini akan diuraikan lebih lanjut pada bagian berikut.

Makna & j= (Hiir ‘tn): Imajinasi Visual dan Seksual dalam Tafsir Klasik

Al-Tabari menafsirkan istilah hiir ‘in dalam Q.S al-Dukhan [44]: 54, Q.S al- Tur [52]: 20, Q.S al-Wagi’ah
[56]: 22, dan Q.S al-Rahman [55]: 72, sebagai perempuan bermata besar dengan putih mata yang bersih
dan kontras. Kata hiir bentuk jamak dari haurd, yakni perempuan yang berkulit putih, bermata lentik
dengan bola mata sangat indah. (Al-Tabari, 1978, 51). Demikian pula menurut al-Qurtubi dengan
penambahan hadis-hadis, seperti hadis dari Abu Hurairah: “Mahar untuk menikahi bidadari adalah
beberapa genggam kurma dan beberapa helai roti”, riwayat Abu Qirshafah: “Mengeluarkan sampah
dari dalam masjid adalah mahar untuk menikahi bidadari” (Al Qurtubi 1964)

Kata ‘in bentuk jamak dari ‘aind juga merujuk pada perempuan bermata lebar. Al-Tabari,
menghimpun berbagai riwayat yang mendukung pandangan ini, termasuk narasi bahwa bidadari
diciptakan dari za’faran, atau merupakan perempuan saleh dunia. Ia juga menyebutkan riwayat
Mujahid, yang menggambarkan bidadari dengan fisik: mata putih, tulang betis terlihat di balik busana

Mida Hardiantil/Genealogi Penafsiran Bidadari dalam Al-Qur’an: Analisis Wacana Kuasa dalam Tafsir Klasik hingga Kontemporer



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 173 dari 186

yang dikenakan, dan orang bisa melihat wajahnya dari balik jantung karena kulitnya yang bersih dan
tipis (Al-Tabari 1978).

Dalam Q.S al-Rahman [55]: 72 kata hur bersandingan dengan magqsurat fil Khiyam. Al-Tabari
menafsirkan lafazz tersebut sebagai bidadari yang dipingit di dalam rumah dan istana, rumah tersebut
terbuat dari mutiara yang cekung. Al-Tabari mengungkapkan perbedaan takwil dalam lafaz magsiirat,
banyak yang menyebutkan maksud ‘dipingit” maksudnya adalah cinta dan jiwa bidadari tersebut
hanya untuk suaminya saja, ahli tafsir yang lain mengatakan bidadari tersebut dipingit di dalam kamar
pengantin, dipingit dalam rumah dan tidak suka berkeliling di jalanan. Al-Tabari menyimpulkan ayat
tersebut berarti umum, bahwa bidadari-bidadari itu dipingit dalam rumah dan hanya mencintai
suami-suami mereka saja (Al-Tabari, 1978). Hamka memperkuat narasi tersebut dengan mengutip
hadis Bukhari-Muslim, bahwa Kemah-kemah bidadari tersebut terbuat dari susunan mutiara yang di
tengahnya lapang sampai enam puluh mil dan di dalamnya terdapat zawiyah-zawiyah yang
mempunyai pengisinya, di sana orang-orang yang beriman berjalan dengan bebas tidak dilihat orang
lain. (Hamka, 1982).

Makna Ge Skh Eiots (Qasirat al-tarf ‘in‘in) dan Konsep Kepatuhan Seksual

Lafaz qgasirat al-tarf ‘in ditemukan dalam Q.S al-Shaffat [37]: 48, Q.S Shad [38]: 52, dan Q.S al-Rahman
[55]: 56. Dalam dua ayat pertama, lafazz ini bersanding dengan ‘In dan atrab, yang memperkuat citra
bidadari sebagai perempuan muda bermata indah dan sebaya. Al-Tabari menafsirkan qasirat al-tarf ‘in
sebagai perempuan yang hanya memandang suaminya, tanda kesetiaan (Al-Tabari, 1978). Al-Qurtubi
menambahkan bahwa lafaz gasirat berasal dari ungkapan“qad iqtashara ala kadza, yakni merasa
cukup dan tidak menginginkan selainnya (al-Qurtubi, 1964). Hamka mengafirmasi tafsir ini dengan
menekankan bahwa laki-laki akan merasa tenang karena bidadari tidak akan berpaling darinya.

Ayat-ayat ini sering diikuti dengan frasa “tidak pernah disentuh oleh manusia maupun jin,” yang
oleh al-Tabari dan al-Qurtubi ditafsirkan sebagai penegasan atas keperawanan bidadari. Bahkan, al-
Qurtubl menyebut bahwa “tidak tersentuh” merujuk pada tidak pernah mengalami hubungan seksual
yang menyebabkan keluarnya darah keperawanan. la juga menyiratkan bahwa jin dapat berjima’
sebagaimana manusia, dan memiliki pasangan dari jenis jin pula di surga. Tafsir ini memperkuat
gambaran bidadari sebagai sosok suci dan tertutup, sepenuhnya disiapkan untuk memenubhi
kenikmatan laki-laki mukmin di akhirat.

Perumpamaan 843 2 (baid makniin): Simbol Keperawanan dan Kesucian Tertutup

Q.S al-Shaffat [37]:49 menggambarkan bidadari sebagai “seakan-akan telur [burung unta] yang
tersimpan dengan baik.” Al-Tabarl menawarkan tiga makna dari lafazz baidun makniin: pertama, putih
seperti bagian dalam telur; kedua, putih kekuningan dan berkilau; ketiga, menyerupai mutiara yang
terlindungi. Ia menyimpulkan bahwa perumpamaan ini menggambarkan kulit bidadari yang sangat
putih dan belum tersentuh siapa pun, sebagaimana putih telur yang tersembunyi dalam cangkangnya
(Al-Tabari 1978)

Qurthiibi menambahkan bahwa orang Arab menyerupakan perempuan dengan telur karena
warna putih beningnya. Lafazz makniin juga dimaknai sebagai perlindungan terhadap keperawanan,
layaknya mutiara dalam cangkangnya. la mengutip syair Arab: “Bidadari itu putih seperti mutiara
penyelam, la dipisahkan dari permata yang tersimpan baik” (al-Qurtubi, 1964). Sedangkan menurut Hamka,
bahwa kenikmatan seksual termasuk dalam surga, dan bidadari adalah ganjaran bagi laki-laki saleh.
Ia bahkan menyatakan bahwa laki-laki tidak akan memperoleh bidadari jika di dunia tunduk pada
dominasi perempuan. Dalam menafsirkan Q.S al-Saffat[37]:49, Hamka menggambarkan daya tarik
bidadari melalui sorot matanya yang redup dan menggoda. Ia menyisipkan pantun:

“Rama-rama terbang di dusun,

Anak keling bermain kaca

Bukan hamba mati diracun

Mati ditikam sudut mata”

Mida Hardiantil/Genealogi Penafsiran Bidadari dalam Al-Qur’an: Analisis Wacana Kuasa dalam Tafsir Klasik hingga Kontemporer



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 174 dari 186

61 g3 (‘Uruban atraba) dan 6157 cs13” (Kawdiba atraba): Imaji Bidadari dalam Dimensi Seksual dan Simbolik

Istilah ‘uruban atraba dalam Q.S. al-Wagi‘ah [56]: 37 ditafsirkan sebagai bidadari yang tidak hanya
perawan, tetapi juga penuh kasih sayang, manis tutur katanya, pandai berhias, dan menggoda
suaminya. Al-Tabari menyatakan bahwa selain cantik secara fisik, bidadari juga berfungsi melayani
penghuni surga. Sementara itu, dalam Q.S. al-Wagi‘ah [56]: 34, lafaz furusy ditafsirkan al-Qurtubi
sebagai simbol perempuan, karena kata tersebut merujuk pada tempat tidur yang dimaknai sebagai
tempat keberadaan perempuan. Orang Arab bahkan biasa menggunakan istilah seperti firasy (kasur),
libas (pakaian), dan izar (sarung) sebagai metafora perempuan.

Lafaz atrab dalam Q.S. Sad [38]: 52 dimaknai Al-Tabari sebagai bidadari yang sebaya, hidup rukun,
tanpa permusuhan atau iri dengki. Al-Qurtubi menambahkan bahwa usia bidadari sekitar 33 tahun,
berdasarkan kutipan dari Lisan al-’Arab. Sedangkan kawad'iba atrabd dalam Q.S. al-Naba’ [78]: 33
dipahami sebagai gadis remaja dengan payudara yang mulai menonjol. Hamka secara eksplisit
menyebut mereka sebagai perempuan muda, montok, dan masih perawan —dijelaskan secara sensual.
Ia juga menegaskan bahwa jumlah bidadari ini banyak dan disediakan sesuai kebutuhan penghuni
surga.

Dalam tafsir-tafsir ini, terlihat bahwa gambaran bidadari surga sangat dipengaruhi oleh budaya
Arab dan kecenderungan patriarki: perempuan digambarkan terutama dari aspek fisik, sensualitas,
dan fungsinya untuk menyenangkan laki-laki. Tidak banyak ruang bagi makna alternatif yang lebih
simbolik atau spiritual dari konsep bidadari ini.

Keindahan Bidadari: S5 &1 (Yagiat wal marjan)

Bidadari surga dalam Q.S. al-Rahman [55]: 58 digambarkan laksana permata yagiit dan marjan. al-
Tabarl menafsirkan ayat ini dengan mengutip riwayat Ibnu Mas'tid bahwa perempuan penghuni
surga akan terlihat betis dan sumsum tulangnya dari balik tujuh puluh pakaian sutra. Hal ini untuk
menggambarkan kemurnian dan kejernihan bidadari sebagaimana benang yang terlihat dalam batu
yaqiit, atau minuman merah yang tampak dari gelas putih bening (Al Qurtubi 1964).

Selain kecantikan fisik, bidadari juga disebut memiliki akhlak yang baik (khairatun hisan) dalam
Q.S. al-Rahman [55]: 70. al-Qurtubl mengutip riwayat dari Ibnu al-Mubarak bahwa seandainya salah
satu bidadari surga muncul di langit, cahaya wajahnya akan mengalahkan matahari dan bulan, dan
cadar yang dikenakannya lebih baik dari dunia dan seluruh isinya. Sementara itu, Fakhruddin ar-Razi
menjelaskan dua makna simbolik dari perumpamaan yaqiit dan marjan: pertama, menunjukkan
kemurnian fisik bidadari; kedua, melambangkan putihnya mutiara dan merahnya yaqat. Karena
mereka membatasi pandangan, tidak bercampur dengan makhluk lain, maka kecantikannya
diibaratkan permata yang belum tersentuh tangan manusia—yakut dalam tambangnya dan marjan
dalam cangkangnya (Ar-Razi 1981).

Star Eni# (Khairat Hisan): Akhlak Luhur dan Eksklusivitas Maskulin

Selain digambarkan dengan bentuk fisik yang sempurna, bidadari juga dilukiskan memiliki
akhlak yang luhur melalui istilah khairatun hisan dalam al-Rahman [55]: 70. Menurut Qatadah, lafaz
khairat menunjukkan kemuliaan akhlak, sementara hisin menunjukkan kepada keindahan fisik. Para
mufassir klasik memperdebatkan mengenai siapa yang lebih cantik dan lebih baik antara bidadari dan
perempuan dunia, tentunya hal tersebut menimbulkan dua pendapat. Ada yang mengatakan bahwa
bidadari surga lebih baik, dan ada juga yang mengatakan bahwa perempuan dunia lebih baik. Hamka
menyebutkan dalam tafsirnya bahwa gadis-gadis yang cantik dan berbudi luhur menyanyikan syair:

“Kami perempuan-perempuan baik-baik, kami diciptakan Tuhan untuk suami yang mulia”

Menurut Hamka bidadari tersebut hanya akan di dapatkan oleh laki-laki yang ketika di dunia
tidak dikotori oleh nafsu syahwat yang rendah. Walaupun bertemu dengan perempuan yang cantik
namun bukan sex Appeal yang muncul, melainkan rasa hormat (Hamka, Tafsir al-Azhar, 1982: 7104). Hal
menarik juga dari pendapat Qurtubi adalah ketika ia menyimpulkan bahwa para bidadari itu adalah
khusus diciptakan untuk kaum laki-laki di surga karena pada kenyataannya penghuni surga dari kaum

Mida Hardiantil/Genealogi Penafsiran Bidadari dalam Al-Qur’an: Analisis Wacana Kuasa dalam Tafsir Klasik hingga Kontemporer



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 175 dari 186

perempuan itu sedikit. la mengutip hadis Muslim: “Sesungguhnya penghuni surga yang paling sedikit
adalah dari kaum perempuan” (Al Qurtubi 1964).

§:dki #1571 (Azwaj Mutahharat): Narasi Kesucian dan Kemurnian Perempuan di Surga

Istilah azwajun mutahharat dalam Q.S. al-Bagarah [2): 25, Ali-‘Imran [3]: 15, dan al-Nisa [4]: 57
umumnya ditafsirkan sebagai para istri suci, yang dalam banyak tafsir dikaitkan dengan sosok
bidadari perempuan. al-Tabari menafsirkan “suci” di sini sebagai terbebas dari segala bentuk kotoran
fisik dan moral yang biasa dikaitkan dengan perempuan dunia, seperti haid, nifas, najis, hingga dosa.
Ia mengutip riwayat dari Abdurrahman bin Zayd yang menyatakan bahwa perempuan surga lebih
suci karena tidak mengalami haid, yang diyakini sebagai akibat dari dosa Hawa (Al-Tabari 1978)

al-Qurtubi juga menafsirkan ayat ini dengan pemaknaan yang serupa, menekankan unsur
kesucian dan pembebasan dari sifat-sifat duniawi perempuan. Sementara itu, Hamka memberikan
catatan bahwa istri-istri di surga, baik dari kalangan bidadari maupun perempuan dunia yang salehah,
akan menjadi sempurna tanpa cacat fisik atau moral. Hal ini karena dalam kehidupan dunia, setiap
istri bagaimanapun memiliki kekurangan, meski berparas cantik dan berbudi baik (Hamka 2015).

Menariknya, narasi tentang wildan mukhalladin dalam Q.S. al-Wigi‘ah [56]: 17 menunjukkan
keberadaan pemuda-pemuda kekal di surga dari kalangan laki-laki. Hamka menanggapi hal ini
sebagai jawaban atas pertanyaan: “Apakah surga hanya menyediakan bidadari?” Menurutnya,
pemuda-pemuda surga juga hadir sebagai pelayan, diilustrasikan tengah menghidangkan minuman
dengan piala dan cerek dari emas dan perak (Hamka 2015).

3. Tafsir Reaktif atas Makna Bidadari: Netral tapi Tidak Membebaskan

Model tafsir reaktif merujuk pada penafsiran klasik maupun modern yang lebih netral dalam
menggambarkan bidadari, tanpa eksploitasi imajinasi erotik, namun belum sepenuhnya menerapkan
perspektif inklusif gender. Dua representasi utamanya ialah Fi Zilal Al-Qur’an karya Sayyid Qutb dan
Tafsir Al-Misbah oleh Quraish Shihab.

Sayyid Qutb menafsirkan gambaran surga sebagai simbol kenikmatan spiritual dan psikologis,
bukan semata kenikmatan indrawi. Menurutnya, deskripsi seperti “bidadari bermata jeli” hanyalah
perumpamaan yang sesuai dengan daya tangkap budaya Arab. Konsep “istri-istri yang suci”
(azwajmutahharat) dimaknai sebagai bentuk kenikmatan yang bertahap, dari duniawi menuju ukhrawi.
Hal tersebut terlihat ketika Sayyid Qutb menafsirkan tentang bidadari dalam Q.S al-Wagi’ah[56]: 22,
Sayyid Qutb menambahkan keterangan dengan menyebutkan bahwa ungkapan “ada bidadari-bidadari
yang bermata jeli laksana mutiara yang tersimpan dengan baik” adalah kiasan dari makna psikologis dan
spiritual. Demikian pula dalam penafsiran ayat tentang bidadari pada ayat lain seperti ungkapan
bidadari dipingit di dalam rumah dalam Q.S al-Rahman. Sayyid Qutb, menjelaskan bahwa kemah
merupakan rumah yang nyaman bagi orang Badui, ayat tersebut menggambarkan keinginan
penduduk Badui dan ditambahkan bidadari dipingit di dalamnya (Quthb 1992).

Quraish Shihab juga cenderung simbolik dalam membaca ayat-ayat bidadari. Ia menekankan
bahwa kata hiir ‘in bersifat netral gender, berasal dari haura (feminin) dan ahwar (maskulin). Ia
menafsirkan bidadari sebagai “pasangan ideal” dalam pandangan pasangannya—baik secara fisik
maupun batin. Beberapa istilah lain seperti kawad’iba atraba, maqsiirat, qasirvat at-tarf, yagit, dan marjan
juga ditafsirkan secara semiotik, mengacu pada sifat eksklusif, kesetiaan, dan kemurnian pasangan
surga. Meskipun demikian, Quraish mengakui bahwa Al-Qur'an menggunakan simbol-simbol
perempuan karena audiens awalnya adalah masyarakat Arab yang patriarkal. la menyatakan bahwa
“bidadara” bagi perempuan bisa saja ada, sesuai dengan kehendak penghuni surga, meski tidak
dijelaskan secara eksplisit karena perbedaan kodrat biologis dan psikologis antara laki-laki dan
perempuan.

Penafsirannya juga menolak pemahaman seksual terhadap bidadari, karena menurutnya nilai
luhur dan kedekatan dengan Tuhan jauh lebih penting di surga. Quraish menegaskan bahwa gambaran

Mida Hardiantil/Genealogi Penafsiran Bidadari dalam Al-Qur’an: Analisis Wacana Kuasa dalam Tafsir Klasik hingga Kontemporer



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 176 dari 186

surga dalam Al-Qur'an bersifat masal (perumpamaan), disesuaikan dengan tingkat pemahaman
masyarakat Arab saat itu.

Hemat penulis penafsiran tersebut mengikuti teks lafaz Al-Qur’an yang memang diturunkan pada
masa Islam awal. Kesimpulan penafsiran nya tentang konsep bidadari bisa dilihat ketika menafsirkan
lafaz hiir “in sebagaimana dijelaskan di awal dan lafaz azwdjun mumharatun yang dimaknai bahwa
pasangan tersebut untuk laki-laki dan perempuan karena penyucian di sana bukan hanya dari haid
melainkan penyucian tersebut mencakup segala yang mengotori jasmani dan jiwa seperti dengki,
cemburu, kebohongan, penghianatan, dan lain sebagainya. Pendapat penulis dikuatkan dengan
pernyataan Quraish Shihab dalam ceramah-ceramahnya. Salah satunya dalam acara Shihab dan Shihab:
Islam yang Disalahpahami. Quraish Shihab ditanya oleh salah seorang penonton
“Apakah di surga perempuan juga dapat bidadara sebagaimana laki-laki yang mendapatkan bidadari
?” Quraish Shihab menjawab bahwa pada prinsipnya apa yang diinginkan di surga akan kita dapatkan
termasuk bidadara (untuk kaum perempuan). Akan tetapi kenapa Al-Qur’an tidak membahas atau
menguraikan hal tersebut karena petama, untuk menjaga perasaan perempuan disebabkan tabiat
perempuan dan laki-laki berbeda. Laki-laki bisa membuahi banyak perempuan sedangkan perempuan
dibuahi dan hanya bisa menerima satu, laki-laki sifatnya poligami dan perempuan monogami. Kedua,
karena sifat perempuan yang hanya bisa mencintai satu laki-laki. Namun, seandainya yang diinginkan
bidadara, itu pasti ada.

Lebih lanjut Quraish Shihab menjelaskan bahwa penerjemahan bidadari dalam Al-Qur’an tidak
tepat apalagi ditafsirkan dan dilukiskan secara seksualitas karena makna dari hiir’in sebagaimana yang
telah dijelaskan sebelumnya mempunyai makna yang luas. Terlebih ketika di surga seksualitas tidak
ada harganya, akan tetapi nilai-nilai luhur, kedekatan dengan Tuhan menjadi lebih penting. Al-Qur’an
ingin melukiskan sesuatu yang sangat indah, akan tetapi manusia tidak bisa mengetahui
keindahannya. Maka Al-Qur’an memberikan gambaran-gambaran keindahan yang terjangkau oleh
manusia. Gambaran-gambaran yang terjangkau tersebut disesuaikan dengan lawan bicara, tingkat
pemahaman sekaligus apa yang dipahami oleh lawan bicara. Oleh karena itu ketika Al-Qur’an
berbicara tentang surga, dalam sebuah ayat di awali dengan lafaz masalul jannatil lati [Q.S al-Ra’d [13]:
35 bahwa semua itu adalah ‘perumpamaan’, dan perumpamaan tersebut disesuaikan dengan lawan
bicara Al-Qur’an pada saat itu. Penguatan makna pasangan surga yang tidak bias gender juga dapat
ditemukan dalam ayat-ayat Al-Qur’an yang secara eksplisit menegaskan keberlanjutan relasi keluarga
dan pasangan suami-istri di surga. Al-Qur’an menyebutkan bahwa kenikmatan surga tidak hanya
bersifat individual, melainkan juga relasional dan komunal. Hal ini ditegaskan dalam Q.S. al-
Ra’d[13]:23, “(Yaitu) surga-surga ‘Adn. Mereka memasukinya bersama orang-orang saleh dari leluhur
mereka, pasangan-pasangan mereka, dan keturunan-keturunan mereka...”. Ayat ini menunjukkan
bahwa pasangan (azwij) yang dimaksud bukanlah figur baru yang bersifat imajiner atau eksklusif bagi
laki-laki, melainkan mencakup pasangan hidup di dunia yang sama-sama saleh. Dengan demikian,
relasi suami-istri yang dibangun atas dasar iman dan kesalehan di dunia justru menjadi bagian dari
kenikmatan ukhrawi.

Penegasan serupa juga ditemukan dalam Q.S. Ghafir[40]:8, ketika doa para malaikat memohonkan
agar orang-orang beriman dimasukkan ke surga bersama “pasangan-pasangan mereka dan keturunan
mereka yang saleh”. Ayat ini kembali menempatkan pasangan sebagai subjek yang setara dalam
memperoleh balasan ilahi, tanpa diferensiasi berbasis gender. Para mufasir menafsirkan lafaz azwaj
dalam ayat ini sebagai pasangan suami-istri yang memiliki keselarasan iman dan amal saleh.

4. Tafsir Holistik atas Makna Bidadari: Narasi Inklusif dan Simbolik

Tafsir model holistik adalah tafsir yang mempertimbangkan seluruh metode penafsiran dan
mengaitkannya dengan berbagai pendekatan seperti sosial, budaya, politik, ekonomi, atau isu-isu
tentang perempuan yang muncul pada era modernitas. Penafsiran model holistik mempertimbangkan
situasi yang melingkupi ketika sebuah ayat turun, karena pesan utama Al-Qur’an tidak bisa direduksi
atau dibatasi hanya karena melihat bahasa Al-Qur’an yang sebenarnya disesuaikan dengan situasi
yang mengelilinginya. (Quthb 1992) Metodologi penafsiran yang digunakan adalah tematik (maudhu’i)

Mida Hardiantil/Genealogi Penafsiran Bidadari dalam Al-Qur’an: Analisis Wacana Kuasa dalam Tafsir Klasik hingga Kontemporer



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 177 dari 186

yaitu metode yang fokus pada suatu persoalan tertentu dengan mengumpulkan semua ayat yang
bersangkutan lalu dilakukan analisa. Konsep bidadari surga dipahami secara keseluruhan dari seluruh
ayat tentang bidadari dan ayat-ayat yang bersangkutan seperti ayat tentang balasan surga. Salah satu
tokoh yang membahas bidadari surga adalah Amina Wadud dan Fakihuddin Abdul Kodir.

Amina Wadud dalam bukunya Qur’an and Women: Rereading the Sacred Text from a Woman's
Perspective merekonstruksi pemahaman tentang konsep bidadari (teman di surga) dalam Al-Qur’an.
Menurutnya kita tidak boleh terjebak pada deskripsi sensual tentang bidadari hanya pada makna
harfiahnya saja. Kajian tentang bidadari -Amina Wadud menyebutnya dengan teman di akhirat- harus
didekati dengan kajian kronologis. Kesadaran bahwa pada saat Al-Qur’an diturunkan dengan
menggunakan mekanisme komunikasi mencermin-kan audiensi pada saat itu. Al-Qur’an berusaha
meyakinkan mereka tentang kebenaran pesannya, menunjukkan relevansi dan signifikansi,
menunjukkan kekurangan dan kelemahan dari status quo yang ada dan mengajak masyarakat Arab
melalui penawaran dan ancaman yang sesuai dengan sifat dasar, pemahaman dan pengalaman mereka
(Wadud 1994).

Konsep teman di surga dalam Al-Qur’an menurut Wadud disampaikan dalam tiga tingkatan.
Pertama, hiir in yang mencerminkan tingkat pemikiran komunitas Makkah. Kedua, dengan
menggunakan lafaz zauj melambangkan model praktis kehidupan komunitas Islam dan Ketiga Al-
Qur'an melampaui kedua tingkatan dan mengungkapkan sesuatu yang lebih penting daripada
keduanya. Lafaz hiir in bermakna khusus untuk masyarakat Arab jahiliah. Gambaran yang dijelaskan
begitu sensual yaitu perempuan perawan yang masih muda dengan kulit putih dan mata hitam serasi.
Hal tersebut merupakan harapan dan hasrat bangsa Arab saat itu. Kemudian Al-Qur’an menawarkan
hur sebagai rangsangan untuk menjelaskan kebenaran. Jika kita memahami hal tersebut sebagai acuan
perempuan dikatakan cantik, maka akan ada pemaksaan terhadap audiens yang berbeda budaya. Pada
kenyataanya setelah periode Madinah Al-Qur'an tidak lagi menggunakan istilah hiir i untuk
menunjuk bidadari tetapi menggunakan lafaz azwajun mu tnharatun yang lebih umum (Wadud 1994).

Selain itu, terkait lafaz hiir in yang sering ditafsirkan sama dengan kata azwaj (bentuk jamak)
sehingga pemahamannya menjadi laki-laki yang saleh dan masuk surga ia akan mendapatkan banyak
bidadari untuk bersenang-senang. Pemahaman seperti itu menurut Wadud tidak tepat. Setiap
penggunaan kata zawj maupun azwaj tidak bisa disamakan dengan kata hiiri. Menyamakan dua kata
tersebut sama halnya dengan mengubah penjelasan Al-Qur’an tentang realitas tertinggi menjadi
sekedar pemandangan dunia yang bersifat etnosentris (Wadud 1994).

Tokoh selanjutnya yaitu Fagihuddin Abdul Kodir yang memaknai ayat-ayat tentang bidadari
secara tematik dalam bukunya Qira’ah Mubadalah: Tafsir Progresif untuk Keadilan Gender dalam Islam.
Kajian ayat Qur’an dalam bukunya menggunakan metode Qira’ah Mubadalah yang lebih menekankan
pada keniscayaan bahwa martabat kemanusiaan laki-laki dan perempuan adalah sama, termasuk pada
ayat-ayat tentang bidadari. Ayat-ayat bidadari yang dibaca dengan menggunakan metode tersebut
mempunyai kesimpulan bahwa jika laki-laki di surga nanti akan mendapatkan bidadari yang cantik
jelita, begitu juga dengan perempuan yang akan mendapatkan bidadara atau pasangan yang
menyenangkan di surga. Sampai kepada penafsiran tersebut, dengan memaknai lafaz azwajun
mutnharatun pada Q.S Al-Bagarah [2]: 25, Q.S Ali-Imran [3]: 15 dan Q.S al-Nisa [4]: 57 yang diartikan
dengan pasangan sehingga perempuan dijadikan ‘subjek’ ayat, sama halnya dengan laki-laki.
Faqgihuddin Abdul Kodir, 2019, 311-324)

Upaya rekontekstualisasi teks dalam tafsir holistik sebagaimana dilakukan oleh Amina Wadud
dan Fagihuddin Abdul Kodir berimplikasi langsung pada pembentukan teologi eskatologis yang lebih
egaliter dan ramah gender. Rekontekstualisasi ini tidak dimaksudkan untuk menafikan teks Al-Qur’an,
melainkan untuk mengembalikan pesan eskatologisnya pada tujuan etis universal, yaitu keadilan,
kemanusiaan, dan kesetaraan martabat manusia. Dalam kerangka ini, surga tidak lagi dipahami
sebagai ruang kompensasi biologis bagi laki-laki, melainkan sebagai ruang pemenuhan spiritual dan
relasional bagi seluruh manusia tanpa pembedaan gender.

Penjelasan di atas menjawab kategorisasi penafsiran bidadari yang dibagi menjadi tiga model.
Penafsiran yang menggunakan model tradisional mewakili arus utama (mainstream) penafsiran ayat-

Mida Hardiantil/Genealogi Penafsiran Bidadari dalam Al-Qur’an: Analisis Wacana Kuasa dalam Tafsir Klasik hingga Kontemporer



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 178 dari 186

ayat tentang bidadari. Tafsir-tafsir tersebut di antaranya adalah tafsir Ibnu Abbas, Mujahid, Al-Tabari,
az-Zamaksyari, Qurthubi dan Fahruddin ar-Razi. Penafsiran yang menggunakan model tafsir reaktif,
mewakili penafsiran yang cenderung memiliki semangat pembebasan terhadap perempuan, namun
karena penafsirannya dengan metode tahlili, masih terdapat penafsiran-penafsiran yang mirip dengan
model tradisional, dalam penelitian ini contohnya terdapat penafsiran Sayyid Qutb dan M. Quraish
Shihab. Sedangkan penafsiran yang menggunakan model holistik mewakili pemaknaan konsep
bidadari surga baru, pembahasan ayat-ayat tentang balasan di surga dikaji secara keseluruhan dengan
menggunakan pembacaan dan metode yang berbeda sehingga konsep akhir yang didapat berbeda
pula.

5. Analisis Genealogis dan Gender dalam Tafsir
Konstruksi Makna Bidadari Surga Era Klasik

Bidadari Surga adalah Perempuan

Ayat-ayat tentang bidadari pada masa awal kenabian (periode Makkah) yang ‘dipinjam’ oleh Al-
Qur’an memang banyak menggunakan bahasa yang cenderung menunjukkan pada perempuan. Lafaz
hiir yang digunakan dalam susunan idhafah dengan lafaz in, bermakna pada sesuatu yang khusus untuk
Arab Jahiliah. Lafaz hiir in dimaknai oleh bangsa Arab padang pasir adalah sosok perempuan yang
memiliki corak kulit jernih, pada lafaz ini bidadari digambarkan bersifat khusus dan sensual yaitu
perempuan perawan yang masih muda, berkulit putih dengan mata jeli dan berperangai baik (Wadud
1994).

Lafaz kawa’iba atraba diartikan dengan gadis remaja yang sebaya, pengertian tersebut umurnya
memang sangat feminin dan tertuju pada jenis kelamin perempuan. Selain itu, lafaz ‘uruban atraba dan
qasiratu trf sebagaimana yang telah dijelaskan sebelumnya pada bab tiga. Namun, ketika Al-Qur’an
menggunakan lafaz azwajun mutmharatun untuk menjelaskan pendamping di surga pada periode
Madinah, penafsirannya tetap digiring pada pemaknaan awal yaitu menjadi perempuan-perempuan
atau istri-istri yang suci dari segala jenis kotoran perempuan dunia.

Marginalisasi Pengetahuan dalam Tafsir Era Klasik: Peminggiran Metode bil Ra’yi dalam Penafsiran

Pada era klasik, penafsiran yang dianggap terbaik adalah tafsir bil riwayah, yaitu penafsiran yang
penjelasannya menggunakan riwayat, dan teks Al-Qur’an harus dipahami apa adanya. Segala bentuk
penafsiran dengan akal (bil ra’yi) harus ditolak. Sehingga pada periode ini penafsiran yang
mendominasi adalah bi al-ma’tsiir (riwayat). Cara berpikir pada masa ini kurang mengedepankan kritik
dalam menerima sebuah penafsiran. Berbagai bentuk penafsiran yang berdasarkan akal, harus ditolak
dan dianggap tabu juga harus dijauhi karena pada masa ini yang dianggap ilmu adalah periwayatan
itu sendiri (Abdul Mustaqim, 2008). Corak tafsir yang seragam pada era ini yaitu bil riwayah (penafsiran
dengan menggunakan riwayat), menyebabkan tidak banyak terdapat perbedaan penafsiran mengenai
bidadari surga. Bidadari surga ditafsirkan secara apa adanya sesuai riwayat-riwayat yang ada tanpa
kritikan juga ditafsirkan secara parsial sehingga gambaran utuh hakikat kenikmatan surgawi sulit
didapatkan. Tabel 1 menunjukkan gambaran perbedaan penafsiran tafsir klasik dan modern

kontemporer.
No. Mufassir Model Tafsir Konsep Bidadari / Pasangan Surga
1  Ibnu’Abbas Tradisional Bidadari dipahami secara literal sebagai perempuan
(riwayah) cantik penghuni surga dan bentuk kenikmatan
ukhrawi.
2 al-Tabari Tradisional (bahasa Penafsiran berbasis makna leksikal dan riwayat
dan riwayat) sahabat, cenderung memahami bidadari sebagai objek

kenikmatan fisik.

Mida Hardiantil/Genealogi Penafsiran Bidadari dalam Al-Qur’an: Analisis Wacana Kuasa dalam Tafsir Klasik hingga Kontemporer



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 179 dari 186

3  Sayyid Qutb  Reaktif (simbolik- Bidadari dipahami sebagai simbol kenikmatan
spiritual) psikologis dan spiritual yang disesuaikan dengan
imajinasi masyarakat Arab.
4 M. Quraish Reaktif Bidadari sebagai pasangan ideal yang bersifat simbolik
Shihab (kontekstual) dan netral gender, bukan objek seksual.
5 Amina Holistik Konsep bidadari dibaca sebagai simbol komunikasi
Wadud (kronologis- Qur’ani awal yang kemudian bergeser ke konsep
tematik) pasangan suci (azwaj mutahharah).

6 Faqihuddin Holistik (Qira’ah Pasangan surga dipahami secara resiprokal bagi laki-
Abdul Kodir Mubadalah) laki dan perempuan sebagai subjek ayat.

Tabel 1: gambaran perbedaan penafsiran tafsir klasik dan modern kontemporer.

Peminggiran Pengalaman Perempuan dalam Penafsiran

Sebenarnya kegelisahan sahabat perempuan mengenai eksistensinya yang tidak disebut sebagai
subjek dalam ayat-ayat Al-Qur’an telah disuarakan. Lima belas abad yang lalu pada masa Nabi
Muhammad saw masih hidup juga ketika Al-Qur’an masih diturunkan, sahabat perempuan seperti
Ummu Salamah r.a., Nusaibah binti Ka’ab r.a., Asma’ binti Umais r.a pernah datang mengadu dan
mengeluh dengan memberikan pertanyaan kepada Nabi Muhammad saw:

“Ummu Salamah bertanya kepada Rasulullah, “Ya Rasulullah, mengapa kami (perempuan) tidak
disebut-sebut dalam Al-Qur’an sebagaimana laki-laki?” riwayat lain dari Ummu Ammarah Al-
Anshariyah: Ia mendatangi Nabi dan berkata, “Aku melihat segala sesuatu hanya menyebutkan kaum
lelaki, dan aku tidak pernah melihat kaum perempuan disebut-sebut” terdapat riwayat lain dari jalur
Ibnu Abbas, beberapa perempuan berkata “Ya Rasulullah, mengapa Allah (dalam Al-Qur’an) hanya
menyebut kaum mukmin dan tidak pernah menyebut kaum mukminah (mukmin perempuan)? (Asy-
Syaukani 1414).

Selain riwayat di atas, terdapat riwayat pernyataan istri Ja’far bin Abi Thalib r.a Asma’ binti Umais
r.a yang protes karena menganggap bahwa perempuan merugi karena tidak pernah disinggung atau
diapresiasi oleh Al-Qur’an:

“Asma’ binti Umais r.a datang bersama suaminya menemui keluarga Rasulullah saw dan
bertanya, “Terdapat ayat Al-Qur’an yang turun menyebut dan mengapresiasi perempuan?” dijawab:
Tidak ada, kemudian Asma’ menemui Rasulullah dan mengadu “Wahai Rasulullah, sungguh
perempuan itu merugi, sangat merugi” memang kenapa? Tanya Rasulullah saw., karena mereka tidak
disinggung Al-Qur’an sebagaimana laki-laki yang selalu diapresiasi oleh Al-Qur’an (Al Baghawi 1417).

Kisah-kisah protes para sahabat perempuan tersebut yang menjadi melatar belakangi (asbab nuzul)
ayat-ayat Al-Qur’an tentang balasan yang seimbang baik bagi laki-laki maupun perempuan. Seperti
Q.S Ali-‘Imran [3]: 195, Q.S al-Nisa ' [4]: 124, Q.S al-Nahl [16]: 97, Q.S al-Mu'min [40]: 40 dan Q.S al-Ahzab
[33]: 35. Namun pengalaman perempuan yang menyebabkan turunnya sebuah ayat tersebut tidak
disertakan ketika membahas surga dalam hal ini bidadari.

Normalisasi Penafsiran Bidadari Berjenis Kelamin Perempuan

Normalisasi di sini adalah sebuah proses pelanggengan sebuah kuasa pengetahuan tentang
bidadari surga yang dimaknai dengan sosok perempuan dan disediakan hanya untuk laki-laki
beriman. Proses normalisasi bisa mengakibatkan adanya kekuasaan dalam bentuk wacana yang
bersifat diskursif (Inayah Rohmaniyah, 2019). Berikut ini beberapa hal yang turut melanggengkan
wacana tersebut:

Tradisi Kritik Sanad tanpa Kritik Matan

Penafsiran pada era klasik lebih menekankan pada simbol tokoh. Simbol tokoh seperti Nabi saw,
sahabat dan tabi’in adalah sumber rujukan dalam penafsiran. Standar kebenaran tafsir ditentukan oleh
‘siapa’ riwayat itu disebutkan. Sehingga yang berkembang adalah kritik sanad, namun tidak

Mida Hardiantil/Genealogi Penafsiran Bidadari dalam Al-Qur’an: Analisis Wacana Kuasa dalam Tafsir Klasik hingga Kontemporer



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 180 dari 186

mengkritik matan. Teks Al-Qur'an cenderung diposisikan sebagai subjek, sedangkan realitas dan
penafsiran sebagai objek (Mustaqim 2008). Pada era ini, tidak ditemukan khususnya dalam penafsiran
mengenai bidadari yang saling kritik masalah matan sebuah riwayat. Sehingga menyebabkan riwayat-
riwayat tentang bidadari surga terus diterima dan dipahami sebagai sebuah pemahaman tanpa kritik
sama sekali.

Penafsiran dengan Syair Arab Jahiliah

Lapaz-lafaz yang dipinjam oleh Al-Qur’an dalam menjelaskan gambaran surga adalah mufradat
yang sebelumnya sudah digunakan oleh masyarakat Arab. Penafsiran dengan rujukan syair-syair Arab
Jahiliah biasanya dipakai untuk menjelaskan aspek lafaz yang sulit dipahami. Seperti Mujahid
menggunakan syair Abu Dahbal untuk menjelaskan lafaz makniin yaitu sifat bidadari yang tersimpan
dalam mutiara. Hal ini sebagaimana penulis cantumkan syair dan penafsirannya di awal. Memang,
pada era ini pemaknaan Al-Qur’an sering dirujukkan pada diwan-diwan sebagaimana ungkapan
Umar bin Khaththab:

"Berpeganglah kalian pada diwan-diwan niscaya kalian tidak keliru (dalam memahami Al-

Qur’an). Kemudian para sahabat bertanya: “Apa diwan-diwan itu? Umar menjawab: “Syair-syair

Jahiliyah, karena sesungguhnya dalam syair-syair Jahiliyah terdapat penjelasan untuk kitabmu

(Al-Qur’an), juga makna dalam percakapan” (al-Dhahabi 2005).

Makna Bidadari dalam Tafsir Era Pertengahan

Secara historis kronologis tafsir era pertengahan dimulai sekitar abad III H sampai abad VII/VIII
H. Era ini ditandai dengan kodifikasi kitab-kitab, perkembangan disiplin ilmu, termasuk dalam bidang
tafsir. Dinamika sejarah penafsiran pada masa ini ditandai dengan pergeseran tradisi penafsiran dari
tafsir bi al-ma’tstir (riwayat) ke tafsir bil ra’yi (rasio/akal). Pada era ini, penggunaan penafsiran dengan
rasio semakin kuat, namun sering terjadi bias ideologi, ditandai dengan adanya beragam corak tafsir
sehingga, di sini penulis akan melihat penafsiran-penafsiran tentang bidadari dari beberapa kitab tafsir
era pertengahan. Tafsir itu di antaranya tafsir Al-Tabari sebagai induk para ahli tafsir (marja'ul maraji),
tafsir al-Kasysyaf al-Zamakhsyari dengan keahlian dalam tata bahasa Arab, tafsir Fakhruddin al-Razi
dengan corak ‘ilmi-falsafi, dan tafsir al-Qurtubi dengan kritikan yang tajam dan tidak fanatiknya pada
mazhab apa pun. Konstruksi yang dibangun pada era klasik bahwa bidadari itu berjenis kelamin
perempuan yang disediakan untuk laki-laki beriman, berlanjut pada era pertengahan dengan
penambahan-penambahan konstruksi lainnya sebagai berikut:

Konstruksi Makna Bidadari Surga: Fitrah Perempuan sebagai Pelayan Laki-laki

Penafsiran ayat tentang bidadari yang sering dihubungkan dengan firtrah perempuan sebagai
pelayan laki-laki di antaranya adalah gasiratu tmrf (membatasi pandangan) ‘urub (penuh cinta) dan
khairatun hisan (bidadari cantik dan baik). Al-Tabari dalam tafsirnya menjelaskan bahwa bidadari jenis
qasiratu mrf adalah bidadari yang hanya mencintai suaminya saja dan belum tersentuh oleh siapa pun,
pendapat ini didukung oleh sekitar sembilan riwayat di antaranya riwayat dari Ibnu Zaid:

“Bidadari-bidadari itu tidak memandang selain kepada suami mereka, bidadari itu berkata: ‘Demi

kemuliaan Tuhan ku, kebesaran-Nya, serta keelokan-Nya, aku tidak melihat sesuatu di surga yang

lebih indah dari padamu, maka Alhamdulillah yang telah menjadikanmu sebagai suamiku, dan

menjadikanku sebagai istrimu” (Al-Tabari, 1978), 41).

Penafsiran seperti itu bisa ditemui juga dalam tafsir Fakhruddin al-Razi dan Zamakhsyari (Ar-
Razi 1981). Sedangkan lafaz L)e dijelaskan bahwa bidadari surga selalu dipenuhi cinta kepada
suaminya, berperangai baik dan selalu berhias untuk suaminya (Zamakhsyari, 1407 H 460). Tafsir al-
Qurtubl menambahkan hadis tentang nyanyian para bidadari surga ketika menafsirkan lafaz khairatun
hisan. Bidadari-bidadari surga bernyanyi sambil bergandengan tangan, suaranya merdu bahkan belum
ada yang semerdu itu, belum pernah didengar oleh makhluk mana pun, sebagai berikut:

Mida Hardiantil/Genealogi Penafsiran Bidadari dalam Al-Qur’an: Analisis Wacana Kuasa dalam Tafsir Klasik hingga Kontemporer



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 181 dari 186

“Kami rela, kami tidak pernah marah selamanya kami selalu ada, kami tidak pernah pergi

selamanya

kami kekal, kami tidak akan pernah mati selamanya

kami senang, kami tidak akan sedih selamanya

kami baik dan cantik

cinta suami lagi mulia”

Selanjutnya terlihat dalam penafsiran Q.S al-Wagi'ah [56]: 34 lafaz furusy dalam ayat wafurusyim
marfu’ah, digunakan Qurtubl untuk menjelaskan inna ansya’nahunna insyaa (Sesungguhnya Kami
menjadikan bidadari secara langsung) bahwa bidadari tersebut adalah perempuan, karena disandarkan
pada lafaz furusy yang artinya kasur. Sedangkan kasur tempat perempuan (kata kasur sebagai kata
pinjaman untuk perempuan) karena Orang Arab biasa menyebut perempuan dengan firdsy (kasur),
libds (pakaian), dan izdr (sarung). Dari penafsiran-penafsiran tersebut terlihat konstruksi yang
dibangun adalah perempuan sebagai pelayan dari laki-laki. Sehingga penjelasan tentang bidadari
surga tidak jauh berbeda dengan konstruksi ‘fitrah” perempuan di dunia.

Persoalan Kesucian Perempuan

Ketika menafsirkan azwajun mu mharatun (pasangan yang suci) dalam Q.S al-Bagarah [2]: 25 Q.S Ali-
Imran [3]: 15, dan Q.S al-Nisa [4]: 57. Dari tafsir yang dikaji dalam penelitian ini, kebanyakan
mengaitkan kesucian bidadari surga dengan anggapan ke-tidaksucian perempuan dunia yang
mengalami haid, nifas, buang air besar maupun kecil. Bahkan Al-Tabari mengaitkan asal usul haid
disebabkan karena Hawa yang telah melakukan maksiat dan mengakibatkan perempuan dunia haid.
Al-Tabari mengutip riwayat dari Abdurrahman bin Zaid:

“Dan untuk mereka di dalamnya ada istri-istri yang suci: ia berkata: suci dari haid, sedang istri-
istri di dunia tidak suci dari haid, tidakkah anda melihat mereka haid lalu meninggalkan salat dan
puasa? Ibnu Zaid berkata: dan demikianlah Hawa diciptakan hingga ia bermaksiat, lalu ketika
melakukan maksiat maka Allah berfirman: “Sesungguhnya Aku telah menciptakanmu dalam keadaan
suci, dan Aku menodaimu (menjadikan haid) seperti kamu menodai pohon ini”

Kesucian di sana tidak berhenti pada hal yang diterima perempuan secara alami, akan tetapi
sampai pada maksud dari keragu-raguan perempuan di dunia, noda dan dosa (Al-Tabari 1978).

Tidak jauh berbeda dengan mufassir lain seperti Zamakhsyari, al-Qurtubi dan Fakhruddin al-
Razi menafsirkan azwdjun mutaharah suci dengan makna suci dari haid, nifas, istihadah, ingus, dan
segala jenis kotoran perempuan dunia. Bahkan Zamakhsyari memperkuat pendapatnya dengan kata
"attuhru” (muthahharoh) yang didatangkan secara absolut tanpa batasan, maka boleh memasukan ke
dalam maknanya, kesucian dari watak dan karakter jelek yang dimiliki oleh para perempuan di dunia,
baik yang didapat dari apa yang mereka usahakan sendiri, ataupun yang mereka warisi dari leluhur
mereka yang buruk, status sosial yang rendah dan lingkungan yang rusak. Begitu pula kesucian dari
seluruh cacat, cela, kejahatan, dan tipu daya Perempuan (Al-Zamakhsyari 2009).

Fakhruddin al-Razi dalam menafsirkan lafaz ini, memperhatikan tiga perkara. Pertama, kaitannya
dengan tidak bolehnya suami menggauli istri yang sedang haid di dunia, maka maknanya ketika di
surga laki-laki tersebut tidak bisa mendekati bidadari apabila ia dilumuri najis maksiat. Kedua,
seseorang (laki-laki) yang ketika di dunia memenuhi syahwat yang diharamkan ia tidak bisa masuk
surga, karena di surga tempatnya orang suci. Ketiga, segala jenis yang suci di surga tiada lain yang
menyucikannya adalah Allah swt. termasuk bidadari. Makna yang dimaksud adalah sucinya para
bidadari dari berbagai jenis kotoran seperti haid, istihadhah serta sucinya suami mereka dari berbagai
perilaku buruk terlebih yang berkaitan dengan Perempuan (Ar-Razi 1981).

Persoalan Keperawanan Perempuan

Penafsiran tentang bidadari yang menyinggung keperawanan perempuan dapat ditemukan dari
makna lafaz kawa'iba atraba (gadis-gadis remaja yang sebaya) Q.S al-Naba [78]: 33 dan lafaz abkara (gadis-
gadis perawan) dalam Q.S al-Wagi’ah [56]: 36 dan Q.S al-Rahman [55]: 56. Al-Tabari berpendapat bahwa
bidadari dijadikan gadis-gadis perawan untuk melayani penghuni surga. pendapatnya tersebut

Mida Hardiantil/Genealogi Penafsiran Bidadari dalam Al-Qur’an: Analisis Wacana Kuasa dalam Tafsir Klasik hingga Kontemporer



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 182 dari 186

diperkuat dengan mencantumkan sembilan riwayat dengan penambahan penjelasan bahwa bidadari
tersebut dari golongan perempuan dunia yang sudah tua, ompong, keriput lalu kemudian Allah swt.
ciptakan kembali mereka secara langsung dan menjadi perawan (Al-Tabari 1978).

Bidadari tersebut tidak pernah disentuh oleh manusia sebelum mereka (lam yathmishunna insun
qablahum wala jan) lafaz yathmis berasal dari kata ta-ma-ta adalah pernikahan yang menyebabkan
keluarnya darah keperawanan. Selain itu dikatakan ‘mmassha’ (dia menyentuhnya), jika dia
membuatnya mengeluarkan darah keperawanan dari jalan pernikahan. Oleh karena itu maksud dari
ayat tersebut adalah bahwa bidadari surga itu tidak pernah digauli oleh manusia maupun jin sebelum
mereka (Al-Tabari 1978). Zamakhsyari dalam menafsirkan lafaz atriba menjelaskan bahwa bidadari-
bidadari surga dilahirkan secara bersamaan (sebaya). Setiap kali para bidadari itu dijamah oleh
suaminya, mereka akan menemukan para bidadari itu dalam keadaan perawan, juga pemecahan
keperawanan tersebut tanpa sakit karena di surga tidak ada rasa sakit (Al-Zamakhsyari 2009). Sama
halnya dengan penafsiran al-Qurtubi dengan penambahan syair dari Qais bin ‘Asim:

oz

ik o G ST ol s # S G B Ol (05

“Banyak kuda telah kami berikan kemuliaan # dan banyak perawan yang tidak tahu apa

keburukan kelam” (Qurthubi, 283).

Dari penafsiran-penafsiran tersebut terlihat bagaimana pentingnya seorang perempuan dengan
keperawanannya. Sehingga kenikmatan surgawi salah satunya adalah perempuan yang masih
perawan. Disediakan untuk para mukmin laki-laki yang memiliki kekuatan untuk memecah
keperawanan tersebut setiap saat, dan keperawanan tersebut tidak pernah rusak. Konstruksi yang
dibangun oleh mufassir era pertengahan terlihat lebih dipengaruhi oleh sosio kultural yang patriarki.
Bidadari surga tidak hanya diyakini dengan sosok perempuan, namun lebih jauh penafsirannya
memperlihatkan pendiskriminasian terhadap perempuan, imajinasi laki-laki berbasis patriarki
menjadi superior.

Marginalisasi Pengetahuan dalam Tafsir Era Pertengahan: Peminggiran Metode Kontekstual-Holistik

Proses marginalisasi sebuah pengetahuan bisa dilembagakan dalam hal ini melalui metode
tekstual dengan meminggirkan metode kontekstual. Penafsiran dengan menggunakan metode tekstual
adalah penafsiran yang mengikuti teks dengan seksama atau menurut Saeed penafsiran tersebut
banyak mengadopsi pendekatan legalistik-literalistik (Abdullah Saeed, 2015). Model penafsiran seperti
ini dilakukan dengan ayat per ayat dan tidak mendiskusikan tema-tema tertentu secara integral (Sujiat
Zubaid 2013). Kitab tafsir Al-Tabari, Zamakhsyari, Qurtubi dan Fakhruddin al-Razi adalah tafsir
dengan menggunakan metode tahlili, penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an disajikan dengan runtut sesuai
dengan susunan mushaf. Penafsiran di dalamnya cenderung lebih memperhatikan gira’ah, i’rab atau
nahwu dan penjelasan struktur bahasa. Ayat-ayat bidadari dalam kitab-kitab tersebut tidak
didiskusikan secara utuh dengan melihat konteks sosio historis dari sebuah ayat.

Peminggiran Imajinasi Perempuan tentang Surga

Penafsiran bidadari surga secara arus mainstream masih berangkat dari imajinasi laki-laki dan
tidak menyapa perempuan. laki-laki yang baik akan mendapatkan sejumlah bidadari surga yang cantik
paripurna, sedangkan perempuan yang baik tetap menjadi pelayan dari suaminya. Perempuan baik di
dunia maupun di akhirat kental dengan pelabelan sebagai pelayan untuk laki-laki (Kodir 2019).
Contohnya bidadari hiir ‘in menurut Al-Tabari adalah perempuan dunia yang shalihah. Selanjutnya,
makna dari ‘bidadari diciptakan secara langsung’ berarti perempuan dunia yang dijadikan cantik ketika
di surga setelah ia mengalami keriput dan ompong di dunia (Al-Tabari 1978). Penafsiran tersebut
memarginalisasikan imajinasi perempuan yang secara utuh memiliki akal, kesadaran, dan harapan,
termasuk harapan untuk memiliki pasangan yang menyenangkan di surga. Perempuan dalam
penafsiran bidadari diikutsertakan namun bukan sebagai subjek ayat.

Mida Hardiantil/Genealogi Penafsiran Bidadari dalam Al-Qur’an: Analisis Wacana Kuasa dalam Tafsir Klasik hingga Kontemporer



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 183 dari 186

Androsentrisme dalam Penafsiran Bidadari

Androsentrisme adalah sebuah pemahaman yang menjadikan laki-laki sebagai pusat dan
patokan. Kaitannya dengan penafsiran, berarti Al-Qur’an didekonstruksi, dikembangkan oleh laki-laki
dan fokus utamanya adalah pengalaman laki-laki. Ciri-cirinya adalah menjadikan laki-laki sebagai
patokan utama yang mewakili norma manusia. Pada kenyataannya berbagai literatur agama
cenderung androsentrisme, dan hal tersebut secara tidak langsung ikut melanggengkan budaya
patriarki sehingga menghasilkan penafsiran seksis. Artinya, pemahaman agama memberikan
keistimewaan terhadap laki-laki, mengutamakan pengalaman laki-laki, menempatkan laki-laki sebagai
superior dan pada saat yang sama perempuan ditempatkan pada posisi inferior (Rohmaniyah 2013).

Pada dasarnya memang sulit ditemukan kitab tafsir dari kalangan perempuan yang eksis,
khususnya pada era pertengahan ini. Tafsir agama didominasi oleh laki-laki, sehingga yang menjadi
fokus utama adalah laki-laki dan menghasilkan penafsiran yang seksis. Contohnya dalam penafsiran
tentang bidadari yang sarat akan imajinasi laki-laki terhadap perempuan, sebagaimana telah dijelaskan
pada bahasan sebelumnya. Bahkan Qurtubi mengatakan bahwa bidadari surga itu khusus diciptakan
untuk laki-laki karena perempuan di surga jumlahnya sedikit (Al Qurtubi 1964).

Normalisasi Penafsiran tentang Bidadari Era Pertengahan

Sebagaimana proses normalisasi pada era klasik, pengetahuan atau penafsiran tentang bidadari
surga pada era pertengahan pun mengalami proses normalisasi. Proses normalisasi inilah yang
kemudian menjadi pendukung marjinalisasi sehingga terbentuk konstruksi penafsiran tentang
bidadari yang bernuansa patriark perspektif gender. Berikut ini adalah beberapa norma yang turut
melanggengkan konstruksi tentang bidadari tersebut:

Generalisasi Makna Mufradat tentang Bidadari

Mufradat untuk menyebut bidadari surga yang digunakan Al-Qur'an memang berbeda pada
setiap ayat, khususnya pada periode Makkah dan Madinah. Namun, para mufassir cenderung
menyamakan makna istilah pendamping surga (bidadari) dari satu ayat pada ayat lain. Seperti lafaz
zawj yang ditafsirkan dengan ‘istri-istri’ atau cenderung disamakan dengan pemaknaan tentang
bidadari pada ayat lain. Padahal, sebagai istilah umum Al-Qur’an menggunakan lafaz zawj untuk arti
‘pasangan’, ‘teman’ atau ‘kelompok’, bentuk jamaknya adalah azwdj digunakan untuk merujuk pada
pasangan. Lafaz tersebut digunakan Al-Qur’an untuk menunjukkan balasan di surga yaitu azwajun
mu tnharatun dalam Q.S al-Bagarah [02]: 25.

Namun para mufassir —dalam penelitian ini Al-Tabari, Zamakhsyari, al-Qurtubi dan Fakhruddin
al-Razi- menafsirkan lafaz tersebut sama dengan istilah hiir ‘in (lafaz yang digunakan pada periode
Makkah). Akibatnya, lafaz zawj yang secara konseptual tidak memiliki sifat maskulin maupun feminin
diterjemahkan dengan ‘istri-istri’ menimbulkan tidak adanya perubahan makna bidadari surga dari
ayat-ayat periode Makkah sampai Madinah. Keseluruhannya membangun konstruksi bahwa bidadari
surga adalah sosok perempuan yang disediakan untuk menjadi pelayan bagi laki-laki.

6. Transformasi Makna Bidadari: Menuju Makna Simbolik-Etis yang inklusif dan Berkeadilan

Melihat perkembangan perubahan pemaknaan bidadari surga dari masa ke masa dengan
metode genealogi Foucault. Maka yang ditelusuri adalah melihat kontinuitas-diskontinuitas
pemaknaan bidadari dari masa ke masa, melihat perbedaan penafsiran dan mencari sebab perbedaan
tersebut melalui konsep marginalisasi dan normalisasi. Penafsiran konsep bidadari surga dimaknai
sebagai perempuan cantik, disediakan hanya untuk laki-laki dalam konteks ayat yang diturunkan
khusus untuk masyarakat Arab pra Islam. Penafsiran ini mengalami perubahan, yaitu menjadi sebuah
simbol kenikmatan surga yang bisa didapatkan oleh seluruh penduduk surga baik laki-laki maupun
perempuan. Tabel 2 merangkum perubahan penafsiran makna tersebut dengan karakteristiknya.

Mida Hardiantil/Genealogi Penafsiran Bidadari dalam Al-Qur’an: Analisis Wacana Kuasa dalam Tafsir Klasik hingga Kontemporer



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 184 dari 186

No  Model Tafsir Mufassir Pemaknaan Istilah Pasangan Ciri Utama
Surga Penafsiran
1 Tradisional Ibnu ‘Abbas, Istilah hiir ‘in, magsiirat, dan Literal, generalisasi
al-Tabari, azwdj dipahami seragam sebagai mufradat, minim
al-Qurtubi, bidadari perempuan yang konteks sosial
Fakhruddin ar-Razi  menjadi bagian dari kenikmatan
surga
2 Reaktif Sayyid Qutb Pasangan surga dipahami Simbolik, namun
sebagai simbol kenikmatan masih mengikuti
psikologis dan spiritual yang  struktur teks ayat per
disesuaikan dengan imajinasi ayat
masyarakat Arab
3 Reaktif M. Quraish Shihab Hiir ‘in dipahami netral gender; Kontekstual, etis,
pasangan surga adalah relasi namun belum
ideal yang bersih dan harmonis, sepenuhnya
bukan objek seksual resiprokal
4 Holistik Amina Wadud Hiir ‘in merupakan simbol Kronologis, tematik,
komunikasi Qur’ani awal, sensitif gender

kemudian bergeser ke konsep
relasional azwaj mutahharah

5 Holistik Fagihuddin Abdul Pasangan surga berlaku timbal =~ Qira’ah Mubadalah,

Kodir balik bagi laki-laki dan relasional,

perempuan sebagai subjek ayat ~ berkeadilan gender

Tabel 2: Perubahan makna bidadari dalam penafsiran Klasik, Pertengahan dan Kontemporer

Perubahan tersebut bisa dilihat dari makna lafaz azwajun muthaharatun yang sebelumnya
ditafsirkan dengan “istri-istri yang suci” yang kesuciannya dihubungkan dengan segala bentuk
‘ketidaksucian’ perempuan dunia seperti haid, nifas maupun akhlak, menjadi “pasangan yang suci”
yang kesuciannya disandarkan pada kesucian jasmani dan jiwa baik untuk laki-laki maupun
perempuan. Perubahan konsep bidadari tersebut mulai terlihat pada tafsir era pertengahan hingga
kontemporer seperti tafsir Sayyid Qutb dan Quraish Shihab, kemudian dilengkapi oleh sarjana muslim
yang mengusung kesetaraan gender seperti Amina Wadud dan Faqihuddin Abdul Kodir.

Proses marginalisasi (peminggiran pengetahuan untuk memenangkan pengetahuan yang
lain), dalam pemaknaan bidadari surga dari masa ke masa yang ditemukan penulis adalah sebagai
berikut: Pada era klasik peminggiran yang dilakukan adalah peminggiran terhadap tafsir berdasarkan
akal (tafsir bil ra’yi), dan peminggiran pengalaman perempuan. Pada era pertengahan, marginalisasinya
adalah peminggiran metode kontekstual, peminggiran imajinasi perempuan dan androsentrisme
dalam penafsiran. Sedangkan pada era kontemporer, peminggiran terhadap metode tekstual, dan
peminggiran bias-bias dalam penafsiran.

Proses marginalisasi tersebut diperkuat dengan norma-norma di antaranya, norma yang
dipakai pada era klasik adalah kuatnya tradisi kritik sanad tanpa kritik matan dan tradisi penafsiran
dengan menggunakan syair Arab Jahiliah. Pada era pertengahan norma yang digunakan yaitu
generalisasi makna mufradat pada ayat-ayat tentang bidadari. Sedangkan pada era kontemporer norma
yang digunakan adalah metode penafsiran dengan menggunakan metode holistik dan penafsiran
berbasis keadilan dan kesetaraan.

7. Simpulan

Berdasarkan analisis yang telah dipaparkan dan dijelaskan sebelumnya, mengacu pada masalah
dan teori yang digunakan. Maka dapat ditarik kesimpulan dari penelitian ini adalah sebagai berikut:
Pertama, model penafsiran ayat-ayat tentang bidadari dapat dikelompokkan pada tiga model

Mida Hardiantil/Genealogi Penafsiran Bidadari dalam Al-Qur’an: Analisis Wacana Kuasa dalam Tafsir Klasik hingga Kontemporer



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 185 dari 186

penafsiran, yaitu tafsir tradisional, tafsir reaktif, dan tafsir holistik. Kategori tafsir tradisional adalah
penafsiran tentang bidadari yang menggunakan metode fahlili, fokus terhadap tata bahasa atau
penafsiran yang mengikuti kecenderungan mufassirnya. Tafsir tradisional ini cenderung
menghasilkan penafsiran tentang bidadari yang kental dengan nuansa patriarki. Tafsir dalam
penelitian ini yang termasuk dalam kategori model tradisional dalam menafsirkan ayat-ayat tentang
bidadari adalah Tafsir Ibnu Abbas, Tafsir Ibnu Mas'ud, Tafsir Mujahid, Tafsir Al-Tabari, az-Zamaksyari,
Hambka, ar-Razi, dan al-Qurthubi.

Kategori tafsir reaktif yaitu penafsiran yang memiliki semangat pembebasan terhadap
perempuan, namun karena masih menggunakan metode tahlili (penafsiran ayat per ayat) maka
penafsiran yang dihasilkan tentang konsep bidadari cenderung mengikuti penafsiran lama namun di
sisi lain ia memiliki konsep tersendiri yang lebih netral. Tafsir yang mewakili kelompok ini adalah tafsir
Sayyid Qutb dan al-Misbah Quraish Shihab.

Sedangkan kategori tafsir holistik adalah penafsiran yang mempertimbangkan semua metode
penafsiran, maupun pendekatan seperti feminis, penafsiran tersebut terlepas dari stereotip yang sudah
menjadi kerangka penafsiran laki-laki. Selanjutnya memasukan pengalaman dan imajinasi perempuan
dalam penafsiran —dalam hal ini tentang bidadari-. Penafsir yang masuk kategori ini adalah sarjana
muslim yang memang menulis khusus tentang konsep bidadari dengan perspektif keadilan gender
seperti Amina Wadud dan Faqihuddin Abdul Kodir.

Penulis tidak bermaksud memihak salah satu mufassir atau mendeligitimasi tradisi tafsir klasik
yang telah memberikan kontribusi besar dalam khazanah keilmuan Islam. Tafsir-tafsir klasik dipahami
sebagai produk intelektual yang lahir dari konteks sosial, budaya, dan paradigma zamannya, sehingga
memiliki koherensi internal dengan realitas historis yang melingkupinya. Namun demikian, penulis
berpandangan bahwa perubahan konteks sosial dan berkembangnya kesadaran tentang keadilan
gender menuntut adanya pembacaan ulang terhadap narasi-narasi eskatologis, termasuk konsep
bidadari surga, agar tetap relevan dengan nilai-nilai kemanusiaan universal.

Oleh karena itu, secara metodologis penulis lebih condong pada pendekatan tafsir holistik dan
kontekstual yang berupaya membaca teks Al-Qur’an secara menyeluruh, simbolik, dan relasional,
sebagaimana dikembangkan oleh mufasir kontemporer seperti Amina Wadud dan Faqihuddin Abdul
Kodir. Kecenderungan ini bukan dimaksudkan sebagai penolakan terhadap tafsir klasik, melainkan
sebagai upaya melanjutkan tradisi tafsir itu sendiri melalui reinterpretasi yang sensitif terhadap
konteks zaman dan prinsip keadilan substantif yang menjadi tujuan utama Al-Qur’an.

Referensi

Abu al-Hajjaj Mujahid bin Jabr al-Qarshiy al-Makhzumiy, Tafsir Mujahid ed. Muhammad Abdu Salam Abu Nail
Mesir: Dar al-Fikri al-Islamiy, 1989.

Abi al-Qasim Mahmiid az-Zamakhsyari, al-Kasyaf , Juz 4 Beirut: Dar al-Kitab al-'Arabi,1407.

Al Baghawi, Abu Muhammad Husain bin Mas"ud. Ma’alim al-Tanzil fi Tafsiril Qur’an, juz 6 Riyadh: Dar at-Thaibah,
1417.

Al Fairuzabadiy, Abtu Tahir Muhammad bin Ya'qub Tanwir al-Migbas min Tafsir ibnu ‘Abbds Beirut: Dar al-Fikri,
1951.

Al Makhzumiy, Abii al-Hajjaj Mujahid bin Jabr al-Qarshiy. Tafsir Mujahid ed. Muhammad Abdu Salam Abu Nail
Mesir: Dar al-Fikri al-Islamiy, 1989.

Al Maliki, Al Hasan Muhammad Ali. Surga Persinggahan Abadi Hamba Ilahi, Bandung: Trigenda Karya, 1993.

Al Qurtubi, Abt “Abdillah Muhammad bin Ahmad al-Jami” Ahkam Al-Qur’an Tafsir al- Qurtubi Juz 17 Kairo: Dar
al-Kitab, 1964.

Al-Asyqar, ‘Umar Sulaiman. Ensiklopedia Kiamat, Dari Sakaratulmaut Hingga Surga Neraka terj.Irfan Salim, Hilman
Subagyo Jakarta: Zaman, 2011.

Al-Jauziyyah, Ibn al-Qayyim. Tamasya ke Surga, Bahri terj. Fadhli Jakarta: Darul Falah, 2011.

Amal, Taufik Adnan. Rekonstruksi Sejarah Al-Qur’an, Jakarta: Devisi Muslim Demokratis, 2011

Amrullah, Haji Abdul Malik Abdul Karim. Tafsir Al-Azhar Singapura: Pustaka Nasional, 1982

Asy-Syaukani, Muhammad bin Ali bin Muhammad bin Abdullah Fath al-Qadir Juz 4 Beirut: Dar Ibn Katsir, darul
Kalam,1414.

Al-Tabari Muhammad bin Jarir, Jami’ al-Bayan fi Ta'wil Al-Qur’an, Juz 21 Beirut: Dar al-Fikr,1978.

Mida Hardiantil/Genealogi Penafsiran Bidadari dalam Al-Qur’an: Analisis Wacana Kuasa dalam Tafsir Klasik hingga Kontemporer



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 170-186 186 dari 186

Ayub, Sulaiman bin Ahmad bin Abu Qasim at-thabrani, Mu;jam al-Kabir at-Tabrani Riyadh: Maktabah Ibnu
Taimiyah, 1994.

Badriyah Fayumi, Tubuh, Seksualitas, dan Kedaulatan Perempuan: Bunga Rampai Pemikiran Ulama Muda Jakarta:
Rahima, 2002.

Foucault, Michel Power/Knowledge trj. Yudi Santosa, Yogyakarta: Bentang Budaya. 2002.

Fujianti, Danik. “Seksualitas Perempuan dalam Budaya Patriarki”, Jurnal Muwazah, Vol.8. No. 1 Juni 2016.

Hardianti, Mida A. Gojin, “Gambaran Bidadari di Surga: Analisis Semantik terhadap Berbagai Istilah dalam Al-
Qur’an, I'tibar Vol. O6, No. 12 2019.

Hitti, Philip K. History of The Arabs Jakarta: Ikapi, 2006.

Ibnu Mandzur, Lisanul ‘Arab Dar al-Shadir-Beirut

Isawi, Muhammad Ahmad Tafsir [bnu Mas'ud Jakarta: Pustaka Azzam, T.t,

Katsir, Ibnu. Lubabut tafsir min Ibnu Katsir Trj. M. Abdul Ghaffar E.M Jilid 8 Bogor: Pustaka Imam Asy-Syafi'i, 2004.

Kodir, Fagihuddin Abdul Qira’ah Mubadalah: Tafsir Progresif untuk Keadilan Gender dalam Islam Yogyakarta:
IRCiSoD, 2019.

Latif, Yudi Intelegensia Muslim dan Kuasa: Genealogi Intelegensia Muslim Indonesia Abad ke-20, Jakarta: Democracy
Project, 2012.

Muna, Moh. Nailul. “Rekonstruksi Budaya Patriarki dalam Visualisasi Surga Analisis Historis-Linguistik” dalam
Jurnal Kafa’ah, Vol 10, No.1 Januari-Juni, 2020.

Munawwir, Ahmad W Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia, Surabaya: Pustaka Progresif 1997.

Mustaqim, Abdul Dinamika Sejarah Tafsir Al-Qur’an: Studi Aliran-Aliran Tafsir dari Periode Klasik, Pertengahan, Hingga
Modern-Kontemporer Yogyakarta: Adab Press, 2012.

Mustaqim, Abdul Pergeseran Epistemologi Tafsir, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2008.

Muzakki, Ahmad “Dialektika Gaya Bahasa Al-Qur’an dan Budaya Arab Pra Islam”dalam Jurnal Islamica, Vol.2,
No. 1 September: 2007.

Najah, Nailun. “Otentisitas Bahasa Al-Qur'an dan emaknaan Bidadari Surga Respon Stefan Wild terhadap
Hipotesa Luxenberg dalam Jurnal Kabilah Vol.3 No. 1 Juni 2018.

Neuwirth, Angelika. The Qur’an in Context: Historical and Literary Investigations into the Qur anic Milieu, Leiden: Brill,
2010.

Rohmaniyah, Inayah “Gender, Androsentrisme dan Sexisme dalam Tafsir Agama”, Welfare, Jurnal Imu
Kesejahteraan Sosial, Vol.2 No.1, Juni 2013.

Rohmaniyah, Inayah Gender dan Seksualitas Perempuan dalam Pertarungan Wacana Tafsir Yogyakarta: Larasukma,
2019.

Rohmaniyah, Inayah. Gender dan Konstruksi Patriarki dalam Tafsir Agama, Yogyakarta: Suka Press, 2020.

Saeed, Abdullah. Paradigma, Prinsip dan Metode Penafsiran Kontekstualis Al-Qur’an terj. Lien Iffah Naf’atul Fina, Ari
Henri Yogyakarta: Baitul Hikmah, 2015.

Shihab, M. Quraish Mukjizat Al-Qur’an: Ditinjau dari Aspek Kebahasaan, Isyarat Ilmiah, dan Pemberitaan Gaib Bandung:
Mizan 1997.

Shihab, M. Quraish. Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an, Jakarta: Lentera Hati, 2011.

Sujiat Zubaidi, Mohammad Muslih. Kritik Epistemologi dan Model Pembacaan Kontemporer Yogyakarta: Lesfi, 2013.

Wadud, Amina Qur’an Menurut Perempuan: Meluruskan Bias Gender dalam Tradisi Tafsir. Penerbit Pustaka: Bandung,
1994.

© 2026 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms
|® @ @ | and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY-SA) license

(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/).

Mida Hardiantil/Genealogi Penafsiran Bidadari dalam Al-Qur’an: Analisis Wacana Kuasa dalam Tafsir Klasik hingga Kontemporer



