
Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir 
ISSN: 2540-8461 (online) 

ISSN: 2528-1054 (print) 

 

DOI: 10.15575/al-bayan.v10i2.51927 https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/Al-Bayan 

 

 

Dari Konflik Menuju Penanganan Sampah Plastik: Ma‘nā-cum-Maghzā QS. Al-

Rūm [30]: 41 Tentang Kerusakan Laut 

Zulfi Fadhlurrahman1*, Zaeni Anwar2, Muhammad Ikbal Amsah3, Tri Nurcahyani Sari Tanjung4, 

Nailul Khoiril Marom5 

1 Universitas PTIQ Jakarta; zulfifadhlurrahman@mhs.ptiq.ac.id  
2 Universitas PTIQ Jakarta; zaenianwar@mhs.ptiq.ac.id 
3 Universitas PTIQ Jakarta; muhikbalamsah@mhs.ptiq.ac.id  
4     Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta; trinurcahyanisaritanjung@gmail.com 
5    Universitas PTIQ Jakarta; nailulkhoirilmarom@mhs.ptiq.ac.id  

* Correspondence: zulfifadhlurrahman@mhs.ptiq.ac.id 

Received: 10-11-2025 ; Accepted: 27-01-2026; Published: 31-01-2026 

 

Abstract:  The problem of plastic waste in the ocean is currently an important concern because of its 

great impact on the environment and human life. This research departs from the concern that the 

study of Qur'an interpretation is still rarely directly associated with modern environmental issues, 

especially about marine pollution. The purpose of this research is to understand the message of QS. 

Al-Rūm [30]: 41 about damage at sea using ma‘nā-cum-maghzā approach which emphasizes the meaning 

and moral message of the verse in the contemporary context. This research uses a qualitative method 

with a descriptive-analytical approach through a literature review, which explores various classical 

and contemporary interpretations. The results of the study show that the verse not only talks about 

the consequences of human actions in general, but also contains a moral message for humans to 

maintain the balance of nature and not damage it, including the sea which is now polluted with plastic 

waste. In conclusion, ma‘nā-cum-maghzā approach helps to relate the values of the Qur'an to today's 

environmental issues in terms of environmental damage caused by plastic waste, so that the 

interpretation becomes more relevant and solutive. Academically, this research contributes to the 

development of a more contextual thematic interpretation and encourages ecological awareness in an 

Islamic perspective. 

Keywords: Ma'na cum Maghza; plastic waste; QS. Al-Rūm [30]: 41 

 

Abstrak:  Masalah sampah plastik di laut saat ini menjadi perhatian penting karena dampaknya yang 

besar terhadap lingkungan dan kehidupan manusia. Penelitian ini berangkat dari keprihatinan bahwa 

kajian tafsir Al-Qur’an masih jarang dikaitkan langsung dengan isu lingkungan modern, khususnya 

tentang kerusakan laut. Tujuan penelitian ini adalah memahami pesan QS. Al-Rūm [30]: 41 tentang 

kerusakan di laut dengan menggunakan pendekatan ma‘nā-cum-maghzā yang menekankan makna 

dan pesan moral ayat dalam konteks kekinian. Penelitian ini memakai metode kualitatif dengan 

pendekatan deskriptif-analitis melalui kajian pustaka, yaitu menelusuri berbagai tafsir klasik dan 

kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa ayat tersebut tidak hanya berbicara tentang 

akibat perbuatan manusia secara umum, tetapi juga mengandung pesan moral agar manusia menjaga 

keseimbangan alam dan tidak merusaknya, termasuk laut yang kini tercemar sampah plastik. 

Kesimpulannya, pendekatan ma‘nā-cum-maghzā membantu mengaitkan nilai-nilai Al-Qur’an dengan 

persoalan lingkungan masa kini dalam halnya kerusakan lingkungan akibat sampah plastik, sehingga 

tafsir menjadi lebih relevan dan solutif. Secara akademik, penelitian ini memberikan kontribusi pada 

pengembangan tafsir tematik yang lebih kontekstual serta mendorong kesadaran ekologis dalam 

perspektif Islam. 

Kata Kunci: Ma‘nā-cum-Maghzā; Sampah Plastik; QS. Al-Rūm [30]: 41; Fasād fī Al-Baḥr 

mailto:zulfifadhlurrahman@mhs.ptiq.ac.id
mailto:zaenianwar@mhs.ptiq.ac.id
mailto:muhikbalamsah@mhs.ptiq.ac.id
mailto:trinurcahyanisaritanjung@gmail.com
mailto:nailulkhoirilmarom@mhs.ptiq.ac.id


Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 140-155 141 dari 155 

Zulfi Fadhlurrahman, Zaeni Anwar, Muhammad Ikbal Amsah, Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Nailul Khoiril Marom/Dari Konflik Menuju 

Penanganan Sampah Plastik: Ma’na Cum Maghza QS. Al-Rum 41 Tentang Kerusakan Laut 

 

 

1. Pendahuluan  

Interpretasi tentang kerusakan di bumi dan di laut dalam al-Qur’an sering kali dimaksudkan 

dengan perbuatan manusia yang melampaui batas dalam hal ranah syariat (L. Sholehuddin, 2021).  

Interpretasi awal tersebut yang mengindikasikan bahwa manusia bisa memanfaatkan laut dengan 

ekploitasi lebih tanpa adanya pembaharuan berkelanjutan, berupa fenomena sampah plastik 

(Nurhayati et al., 2018). Tingginya konsumsi plastik oleh masyarakat dunia berdampak kepada 

lingkungan laut, diperkirakan 80% bagian dari limbah padat yang berada di laut adalah sampah plastik 

(Wahyudin & Afriansyah, 2020). Menurut Wahana Lingkungan Hidup Indonesia (WALHI), dalam 

konteks laut di Indonesia saat ini menghadapi ancaman besar dari tumpukan sampah, terutama yang 

berasal dari daratan dan dominasi oleh plastic (Parid Ridwanuddin, 2023). Kementerian Kelautan dan 

Perikanan juga menegaskan bahwa sampah plastik bukan hanya merusak pemandangan pantai, tetapi 

memiliki dampak jauh lebih berbahaya. Plastik yang terbuang akan terurai menjadi mikroplastik, 

masuk ke rantai makanan laut, dan akhirnya sampai ke tubuh manusia. Kini, partikel mikroplastik 

bahkan ditemukan dalam garam, air minum, hingga darah manusia. Sementara itu, plastik yang tidak 

terurai terus mengendap di dasar laut, menjadi ancaman jangka panjang bagi kehidupan biota laut dan 

keseimbangan ekosistem (A Koswara, 2025). 

Fenomena kerusakan laut akibat sampah plastik ini sebenarnya dapat dibaca sebagai bentuk 

relevansi baru dari pesan Al-Qur’an tentang “fasād fi al-Barr wa al-Baḥr” (kerusakan di darat dan di 

laut). Meski konteksnya berbeda, esensi peringatannya tetap sama bahwa segala bentuk kerusakan, 

baik sosial maupun ekologis, berakar dari perilaku manusia yang tidak bertanggung jawab terhadap 

amanah Tuhan. Para mufasir klasik pun telah menyinggung makna kerusakan di laut meskipun dalam 

bentuk yang berbeda dengan kondisi masa kini. Ini dapat dibuktikan dengan penafsiran al-Thabari 

term al-Baḥr dalam QS. Al-Rūm [30]:41, bahwa kerusakan di laut pada saat itu berupa penculikan kapal-

kapal di laut oleh para raja (Muhammad bin Jarir al-Thabari, 1978). Tidak hanya itu, kerusakan laut 

pada mulanya juga dibuktikan oleh penafsiran al-Qurthubi dalam term al-Baḥr yang ditandai dengan 

berkurangnya curah air hujan (Muhammad bin Ahmad al-Anșāri al-Qurtubi, 1963). Bahkan dalam 

tafsir kontemporer pun, seperti al-Misbah, ia menafsirkan term al-Baḥr dengan kekurangan hasil laut 

dan sungai (Shihab, 2002). Dengan interpretasi yang telah disebutkan secara jelas di atas, maka kajian 

ulang terhadap kerusakan laut pada term al-Baḥr dalam QS. Al-Rūm [30]: 41 perlu digagas kembali 

guna menghadirkan relevansi dari tafsiran kerusakan laut tersebut dengan fenomena sampah plastik 

yang ada di zaman sekarang ini. 

Beberapa penelitian sebelumnya telah membahas persoalan sampah plastik di laut sebagai salah 

satu faktor utama penyebab kerusakan lingkungan, seperti, pertama, Surni Kadir, et al., (2024) dalam 

Jurnal Kolaboratif Sains Universitas Muhammadiyah Palu berjudul “Filantropi Islam dalam Aksi: 

Transformasi Limbah Plastik di Kawasan TPA Poi Panda Kawatuna Menjadi Sumberdaya Bernilai” berfokus 

pada praktik nyata pengelolaan limbah plastik dengan pendekatan filantropi Islam. Hasilnya 

menunjukkan bahwa filantropi Islam dapat menjadi kekuatan transformatif yang menggabungkan 

aspek teologi lingkungan, pemberdayaan sosial, dan keberlanjutan ekonomi. Pendekatan ini tidak 

hanya menekan dampak ekologis limbah plastik tetapi juga memperkuat peran masyarakat dalam 

pembangunan berkelanjutan berbasis nilai Islam (Kadir et al., 2024). 

Kedua, penelitian Ahmad Ridhoni, et al., (2025) yang dimuat dalam Mushaf Journal UIN Antasari 

Banjarmasin dengan judul “Tafsir Nusantara Q.S. Al-Rūm [30] Ayat 41: Menyikapi Isu Sampah di 

Banjarmasin” memperluas pembahasan ayat tersebut ke konteks lokal, yakni krisis sampah di Kota 

Banjarmasin. penelitian ini mengkaji kata fasād sebagai simbol kerusakan fisik, moral, dan spiritual 

akibat perbuatan manusia. Hasil penelitian menunjukkan bahwa persoalan sampah yang mencemari 

daratan dan sungai merupakan manifestasi nyata dari fasād fi al-Barr wa al-Baḥr di era modern (Ridhoni 

et al., 2025). 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 140-155 142 dari 155 

Zulfi Fadhlurrahman, Zaeni Anwar, Muhammad Ikbal Amsah, Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Nailul Khoiril Marom/Dari Konflik Menuju 

Penanganan Sampah Plastik: Ma’na Cum Maghza QS. Al-Rum 41 Tentang Kerusakan Laut 

Ketiga, penelitian Safira Azmy Rifzikka (2024) dalam Journal of Islamic Studies and Humanities UIN 

Walisongo berjudul “Studi Analisis Tafsir Surah Al-Rūm [30] Ayat 41 tentang Kerusakan Lingkungan” 

menelaah relevansi ayat tersebut dengan krisis iklim global. Penelitian ini menegaskan bahwa istilah 

fasād dalam ayat tersebut tidak hanya bermakna kerusakan sosial sebagaimana ditafsirkan ulama 

klasik, melainkan juga kerusakan ekologis yang ditimbulkan oleh aktivitas manusia modern seperti 

emisi karbon, eksploitasi sumber daya alam, dan degradasi ekosistem (Rifzikka, 2024). 

Dari ketiga penelitian terdahulu terlihat adanya kesadaran kolektif bahwa persoalan lingkungan 

bukan sekadar problem ekologis, melainkan juga persoalan teologis dan moral yang berakar dalam 

ajaran Al-Qur’an. Meskipun demikian, masih terdapat kesenjangan penelitian yang belum mengkaji 

secara mendalam pendekatan ma‘nā-cum-maghzā pada QS.Al-Rūm [30]: 41 dalam konteks konflik dan 

penanganan sampah plastik di wilayah pesisir dan laut yang kini menjadi isu kiranya memang harus 

diselesaikan. Berdasarkan hal tersebut penelitian ini tidak dimaksudkan untuk menegasikan khazanah 

tafsir klasik maupun kontemporer yang telah ada, melainkan berupaya mengisi ruang analisis yang 

belum mendapatkan perhatian khusus, yaitu eksplorasi makna term al-Baḥr dengan pendekatan ma‘nā-

cum-maghzā serta relevansinya sebagai landasan etis-teologis dalam upaya pencegahan kerusakan laut 

akibat sampah plastik.  

Dengan interpretasi yang telah disebutkan secara jelas di atas, maka kajian ulang terhadap 

kerusakan laut pada term al-Baḥr dalam QS. Al-Rūm [30]:41 perlu digagas kembali guna menghadirkan 

relevansi dari tafsiran kerusakan laut tersebut dengan fenomena sampah plastik yang ada di zaman 

sekarang ini. Kesenjangan inilah yang menegaskan pentingnya pembacaan baru terhadap ayat 

tersebut, tidak hanya dari sisi linguistik dan teologis, tetapi juga dari relevansinya terhadap problem 

ekologis kontemporer. Dalam konteks inilah, pendekatan ma‘nā-cum-maghzā menjadi sangat penting 

digunakan sebagai kerangka analisis yang mampu menghubungkan makna teks Al-Qur’an dengan 

realitas sosial dan ekologis masa kini. 

Adapun pendekatan ma‘nā-cum-maghzā adalah pendekatan di mana seseorang menggali atau 

merekonstruksi makna dan pesan utama historis, yakni makna (ma‘nā) dan pesan utama/signifikansi 

(maghzā) yang mungkin dimaksud oleh pengarang teks atau dipahami oleh audiens historis, dan 

kemudian mengembangkan signifikansi teks tersebut untuk konteks. Dengan demikian, ada tiga hal 

penting yang seyogyanya dicari oleh seorang penafsir, yakni (1) makna historis (al-Ma‘nā al-Tārīkhī), 

(2) signifikansi fenomenal historis (al-Maghzā al-Tārikhī), dan (3) signifikansi fenomenal dinamis (al-

Maghzā al-Mutaḥarrik al-Mu’āșir) untuk konteks ketika teks Al-Qur’an ditafsirkan (Sahiron Syamsuddin 

et al., 2020, p. 8-9). 

Berangkat dari uraian tersebut, penelitian ini kemudian merumuskan beberapa pertanyaan utama 

yang hendak dijawab, yaitu pertama, apa yang dimaksud term al-Bahr. Kedua, bagaimana penafsiran 

term al-Baḥr dalam QS Al-Rūm [30]: 41 menurut mufasir klasik dan kontemporer yang 

mengindikasikan kerusakan laut. Ketiga, bagaimana analisis ma‘nā-cum-maghzā dalam term al-Baḥr 

yang mengindikasikan kerusakan laut dan relevansinya dengan fenomena sampah plastik. Melalui 

rumusan pertanyaan tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menemukan pemahaman baru yang tidak 

hanya bersifat teoritis, tetapi juga dapat diterapkan secara nyata dalam menghadapi persoalan 

lingkungan masa kini terutama pada penafsiran term al-Baḥr dengan kacamata ma’na cum maghza yang 

dalam kaitannya sampah plastik sebagai musabab kerusakan alam pada QS.Al-Rūm [30]: 41.   

Penelitian ini diharapkan dapat memberi kontribusi nyata dalam pengembangan tafsir 

kontekstual yang berorientasi pada tindakan. Nilai-nilai Al-Qur’an tentang keseimbangan alam dan 

tanggung jawab manusia sebagai khalifah di bumi perlu diwujudkan dalam bentuk kebijakan dan 

keterlibatan masyarakat untuk menjaga laut dari ancaman sampah plastik. Dengan begitu, QS. Al-Rūm 

[30]: 41 dengan pendekatan ma‘nā-cum-maghzā tidak hanya dipahami sebagai pesan keagamaan, tetapi 

juga sebagai dasar penting dalam membangun cara pandang Islam terhadap lingkungan yang nyata, 

solutif, dan mampu menjawab persoalan kerusakan laut di masa sekarang. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan menerapkan metode deskriptif-analitis 

dengan jenis penelitian kepustakaan (library research) yang mana bukan berupa data angka-angka 

(Darmalaksana, 2022). Data utama diperoleh dari karya-karya tafsir klasik dan kontemporer yang 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 140-155 143 dari 155 

Zulfi Fadhlurrahman, Zaeni Anwar, Muhammad Ikbal Amsah, Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Nailul Khoiril Marom/Dari Konflik Menuju 

Penanganan Sampah Plastik: Ma’na Cum Maghza QS. Al-Rum 41 Tentang Kerusakan Laut 

relevan dengan objek kajian. Analisis dilakukan melalui pembacaan teks secara mendalam terhadap 

ayat-ayat yang diteliti beserta penafsiran para mufasir untuk menyelidiki bagaimana penafsiran term 

al-Baḥr QS. Al-Rūm [30]: 41  dalam lensa tafsir klasik dan kontemporer dengan pendekatan ma’na cum 

maghza mengindikasikan sampah plastik sebagai interpretasi term fasād dan al-Baḥr di masa sekarang 

ini (Sahiron Syamsuddin et al., 2020). Penelitian ini melibatkan kajian sistematis terhadap sumber 

primer dan sekunder (Wahyudin Darmalaksana, 2020). Data primer dalam penelitian ini yaitu al-

Qur’an. Adapun data sekunder berupa penelaahan terhadap term al-Baḥr dalam lensa tafsir klasik dan 

kontemporer dengan merujuk langsung ke Tafsir al-Kasysyāf karya Zamakhsyari, tafsir al-Jāmi’ Li 

Ahkām al-Qur’an karya al-Qurthubi, tafsir Mafātih al-Ghaib karya Fakhruddin al-Rāzi, tafsir al-Tahrīr wa 

al-Tanwīr karya Ibnu ‘Asyūr, dan tafsir al-Misbāh karya Quraish Shihab, serta kitab-kitab mu’jam yang 

mendukung pencarian terhadap al-Ma’na al-Tārikhi, al-Maghza al-Tārikhi, sekaligus al-Maghza al-

Mutaḥarrik al-Mu’āșir, yang kemudian dilengkapi dengan literatur ilmiah, buku, dan artikel ilmiah 

yang berkaitan dengan kasus sampah plastik, khazanah tafsir klasik dan kontemporer, dan pendekatan 

ma‘nā-cum-maghzā. Bagian penting dari penelitian ini juga didukung oleh literatur tentang kasus 

sampah plastik dari beberapa sumber yang valid, seperti WALHI. Melalui metodologi ini, penelitian 

ini bertujuan memberikan pemahaman yang komprehensif tentang term al-Baḥr QS. Al-Rūm [30] 41 

dari lensa tafsir klasik dan kontemporer memberikan relevansi kasus kerusakan laut berupa sampah 

plastik menuju penanganannya melalui pendekatan ma‘nā-cum-maghzā. 

2. Penafsiran Term Al-Baḥr menurut Para Mufassir 

Penafsiran terhadap term al-Baḥr dalam QS. Ar-Rūm: 41 bukan hanya berhenti pada tataran 

perdebatan bahasa, melainkan menjadi sebuah perjalanan intelektual yang merentang dalam sejarah 

panjang pemikiran Islam. Pada perjalanan itu, para mufasir dari berbagai generasi menggoreskan 

pandangan mereka tentang hubungan antara perbuatan manusia dan keseimbangan alam semesta 

(Haliza, 2024). Untuk menangkap makna historis sekaligus pesan universal dari QS. Ar-Rūm: 41, kajian 

atas tafsir para mufasir menjadi langkah yang sangat mendasar. Pada bagian ini akan dijelaskan 

bagaimana term al-Baḥr dalam ayat tersebut dipahami oleh para mufasir, mulai dari periode klasik 

hingga masa kontemporer. Upaya penelusuran ini dimaksudkan untuk menyingkap ma‘nā (makna 

asli yang ditangkap oleh audiens pertama) sebagai pijakan awal, sekaligus menjadikannya jembatan 

untuk menggali maghzā (pesan dinamis) ayat dalam konteks krisis kerusakan laut di era modern. 

Az-Zamakhsyari (w 538 H) dalam kitab tafsirnya yaitu al-Kasysyāf 'an Haqāiqi Ghawāmidhi al-

Tanzīl wa 'Uyūn al-Aqāwīl fī Wujūh al-Ta’wīl, yang terkenal dengan corak tafsirnya yang sangat 

menonjolkan aspek kebahasaan (balaghah) dan rasionalitas mu’tazilah (Banor, 2020), menafsirkan al-

Barr sebagai padang sahara atau pedalaman, dan al-Baḥr sebagai kota-kota atau wilayah yang berada 

di pesisir dan tepian sungai. Kerusakan (fasād) yang dimaksud olehnya adalah paceklik, kekeringan, 

banyaknya wabah, kebakaran, dan tenggelam. Bagi Zamakhsyari, fasād di darat adalah akibat 

kemaksiatan penduduk darat, dan fasād di laut adalah terhentinya hasil tangkapann, berkurangnya 

keberkahan, bahkan perbuatan zalim seperti perampasan kapalakibat kemaksiatan penduduk pesisir 

(al-Zamakhsyari, 1987). Penafsirannya cenderung literal-geografis, mengikat makna al-Baḥr pada 

habitat manusia yang berhubungan dengan air. Dari sini, nampak jelas bahwa Zamakhsyari 

memperlihatkan elastisitas makna, dari makna literal “laut” bergeser pada metafora sosial-budaya, 

sementara term fasād tidak hanya mencakup kerusakan fisik, melainkan juga kerusakan moral dan 

spiritual.  

Al-Qurtubi (w 167 H) dalam kitab tafsirnya al-Jāmi' Li Ahkām al-Qur'an, dikenal dengan corak 

fikihnya (Rohman et al., 2022), menyajikan beragam riwayat dalam menafsirkan term fasād dan al-

Baḥr. Menurutnya, makna fasād yang terjadi di bumi dan di laut adalah kesyirikan yang dilakukan 

oleh manusia, dan itu merupakan bentuk kerusakan yang paling dahsyat. Al-Qurthubi menambahkan 

bahwa makna fasād berarti kekeringan, berkurangnya tumbuhan dan musnahnya keberkahan. 

Adapun tafsirannya dengan mengutip beberapa riwayat mengenai term al-Baḥr, bermaksud kota-kota 

di pinggir sungai (al-qurā mā kāna ‘alā syați naħrin) (Muhammad bin Ahmad al-Anșāri al-Qurtubi, 

1963).  Ia juga mengutip Riwayat yang mengindikasikan makna metafora dari term al-Barr dan al-Baḥr, 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 140-155 144 dari 155 

Zulfi Fadhlurrahman, Zaeni Anwar, Muhammad Ikbal Amsah, Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Nailul Khoiril Marom/Dari Konflik Menuju 

Penanganan Sampah Plastik: Ma’na Cum Maghza QS. Al-Rum 41 Tentang Kerusakan Laut 

menurutnya al-Barr yaitu interpretasi lisan dan al-Baḥr yaitu al-Qalb (simbol hati) yang 

mengisyaratkan sesuatu yang nampak pada lisan dan yang tersirat dalam hati.  

Keragaman riwayat yang dikemukakan al-Qurṭubī menunjukkan bahwa sejak era klasik, makna 

al-Baḥr telah dipahami secara elastis dan multidimensional. Term ini tidak hanya merujuk pada lautan 

dalam pengertian fisik atau kawasan pemukiman yang bergantung pada air, tetapi juga dimaknai 

secara metaforis-sufistik sebagai simbol dimensi batin manusia (al-Qalb), yang berelasi dengan aspek 

lahir (al-Lisān) sebagaimana dikontraskan dengan term al-Barr. Pemaknaan yang berlapis ini 

menegaskan bahwa al-Baḥr dalam QS. Al-Rūm [30]: 41 mengandung potensi makna ekologis sekaligus 

etis-spiritual. Berdasarkan uraian tersebut, pemaknaan al-Baḥr tidak bersifat tunggal dan statis, 

melainkan terbuka untuk dikontekstualisasikan sesuai dengan problem kemanusiaan dan ekologis 

yang dihadapi pada setiap zaman.  

Fakhruddin al-Razi (w 1210 M) dalam kitab tafsirnya Mafātih al-Gaīb: al-Tafsīr al-Kabīr, melalui 

pendekatan filosofis-rasionalnya (Alam Tarlam, 2023), menampilkan spektrum penafsiran yang luas 

terhadap ayat. Pada tataran literal, ia memahami al-Barr sebagai daratan dan al-Baḥr sebagai lautan, 

dengan bentuk kerusakannya berupa terjadinya paceklik di daratan serta bahaya pelayaran di lautan, 

berkurangnya air, dan semua itu disebabkan oleh kesyikiran berbentuk ‘amali, bukan hanya syirik 

qauli. Akan tetapi, konsisten dengan gaya penafsirannya yang sering melampaui makna lahiriah, Al-

Razi juga menunjukkan interpretasi alegoris. Dalam kerangka ini, al-Barr diposisikan sebagai 

representasi lisan, sedangkan al-Baḥr dimaknai sebagai simbol hati. Kerusakan lisan menurutnya 

adalah kebohongan, sedangkan kerusakan hati berwujud keyakinan yang menyimpang (Fakruddin al-

Razi, 1420). Ia juga menjelaskan tafsir metaforis ini menunjukkan bahwa makna al-Baḥr tidak terbatas 

pada pengertian fisik semata, tetapi dapat pula ditarik ke ranah simbolis yang lebih esensial, sehingga 

membuka ruang bagi perluasan horizon makna al-Qur’an. 

Ibnu ‘Āsyūr (w 1393 H) pengarang kitab tafsir al-Tahrīr wa al-Tanwīr, seorang mufasir modernis 

yang menekankan dimensi maqāṣid al-Syarī‘ah serta relevansi sosial al-Qur’an, menghadirkan 

penafsiran yang lebih luas dan universal (Wahid, 2024). Menurutnya, ungkapan al-Barr wa al-

Baḥr merepresentasikan keseluruhan permukaan bumi (jāmi‘ al-Arḍ), baik daratan maupun lautan 

yang menjadi arena aktivitas manusia. Bentuk kerusakan yang dimaksud tidak terbatas pada bahaya 

geografis, melainkan mencakup ketidakseimbangan sosial dan ekologis, seperti tindak perampokan di 

darat, pembajakan di laut, hingga kerusakan lingkungan yang mengancam keberlangsungan hidup. 

Menurutnya juga, kerusakan yang terjadi di alam ini semata-mata karena perbuatan manusia. Ia juga 

menambahkan maksud kerusakan laut yaitu berkurangnya manfaat, seperti menipisnya populasi ikan, 

mutiara, dan karang, serta banyaknya badai yang menghalangi perjalanan laut (Ibn ’Asyur, 1984, p. 

112). Kesimpulannya, Ibnu ‘Āsyūr mengalihkan fokus makna dari sekadar deskripsi geografis menuju 

pemahaman yang meliputi seluruh biosfer yang dihuni dan dieksploitasi manusia. 

Quraish Shihab sebagai pengarang kitab tafsir al-Misbāh, mufasir modern dengan pendekatan 

kebahasaanya yang detail dan analisis dalam konteks Indonesia kontemporer (Wartini, 2014), sebelum 

menafsirkan term al-Barr dan al-Baḥr, Ia membuka pembahasan dengan mengkaji term al-Fasād yang 

bersumber dari pendapat al-Ashfahāni yaitu keluarnya sesuatu dari keseimbangan, baik sedikit 

maupun banyak (Al-Așhafahani, 1992). Shihab kemudian menafsirkan al-Barr wa al-Baḥr secara 

komprehensif sebagai seluruh lingkungan hidup manusia, yakni darat, laut, dan udara. Ia secara 

eksplisit menghubungkan "perbuatan tangan manusia" dengan kemajuan teknologi dan industri yang 

menghasilkan polusi dan ketidakseimbangan ekologis. Kerusakan di laut, menurutnya, dapat berupa 

pencemaran yang mematikan ikan dan merusak ekosistem laut (Shihab, 2002, p. 79). Penafsiran ini 

adalah jembatan paling memungkinkan antara teks Al-Qur'an dan krisis lingkungan modern, termasuk 

masalah sampah plastik. 

Dari paparan di atas, terlihat sebuah evolusi penafsiran term al-Baḥr. Jika para mufasir klasik 

(seperti Zamakhsyari dan Al-Qurtubi) cenderung memaknainya secara geografis (lautan, kota pesisir), 

maka mufasir modern (seperti Ibnu Asyur dan Quraish Shihab) memaknainya secara ekologis dan 

universal (seluruh planet) (Sutrisno & Azmi, 2025). Kerusakan (fasād) yang terbayang dalam benak 

mereka adalah ancaman-ancaman eksistensial pada masanya, seperti kekeringan yang mematikan, 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 140-155 145 dari 155 

Zulfi Fadhlurrahman, Zaeni Anwar, Muhammad Ikbal Amsah, Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Nailul Khoiril Marom/Dari Konflik Menuju 

Penanganan Sampah Plastik: Ma’na Cum Maghza QS. Al-Rum 41 Tentang Kerusakan Laut 

perompakan yang mengancam niaga, wabah penyakit, hingga paceklik yang melumpuhkan 

kehidupan. Bahkan ketika Fakhruddin al-Razi menyelam ke kedalaman makna alegoris, 

mengibaratkan al-Baḥr sebagai hati manusia, ia tetap berbicara dalam koridor moralitas individu yang 

berdampak pada tatanan sosial yang terlihat (Fakruddin al-Razi, 1420, p. 105). 

Tokoh Mufassir Penafsiran QS. Al-Rūm [30]: 41 

Al-Zamakhsyari 

Kerusakan (fasād) menurut al-Zamaksyari yaitu 

paceklik, kekeringan, banyaknya wabah, 

kebakaran, dan tenggelam. 

Al-Qurthubi 

Fasād yang terjadi di bumi dan di laut adalah 

kesyirikan yang dilakukan oleh manusia, dan itu 

merupakan bentuk kerusakan yang paling 

dahsyat. Al-Qurhubi menambahkan fasād berarti 

kekeringan, berkurangnya tumbuhan dan 

musnahnya keberkahan. 

Al-Razi 

Kerusakan berupa terjadinya paceklik di daratan 

serta bahaya pelayaran di lautan, berkurangnya 

air, dan semua itu disebabkan oleh kesyikiran 

berbentuk ‘amali, bukan hanya syirik qauli. Al-

Razi juga menunjukkan interpretasi alegoris. 

Dalam kerangka ini, al-Barr diposisikan sebagai 

representasi lisan, sedangkan al-Baḥr  dimaknai 

sebagai simbol hati. Kerusakan lisan 

menurutnya adalah kebohongan, sedangkan 

kerusakan hati berwujud keyakinan yang 

menyimpang. 

Ibnu Asyur 

Kerusakan laut yaitu berkurangnya manfaat, 

seperti menipisnya populasi ikan, mutiara, dan 

karang, serta banyaknya badai yang 

menghalangi perjalanan laut. 

Quraish Shihab 

Menghubungkan "perbuatan tangan manusia" 

dengan kemajuan teknologi dan industri yang 

menghasilkan polusi dan ketidakseimbangan 

ekologis. Kerusakan di laut, menurutnya, dapat 

berupa pencemaran yang mematikan ikan dan 

merusak ekosistem laut.1 

Tabel 1 Tafsiran para Mufassir terhadap QS. Al-Rūm [30]:41. 

Namun, seiring cakrawala pengetahuan manusia meluas, medan penafsiran pun ikut 

membentang. Para mufasir era modern, seperti Ibnu Asyur dari Tunisia dan M. Quraish Shihab dari 

Indonesia, melakukan sebuah pergeseran paradigma yang fundamental. Mereka tidak lagi melihat al-

barr wa al-Baḥr  sebatas entitas geografis yang terpisah, melainkan sebagai sebuah 

ungkapan majāz yang mencakup keseluruhan biosfer seluruh daratan, lautan, bahkan ruang udara 

sebagai satu ekosistem global yang terintegrasi. Di sinilah pendekatan ma‘nā-cum-maghzā akan 

menemukan relevansinya yang paling memungkinkan. Jika ma’nā atau makna historis ayat ini adalah 

tentang ancaman-ancaman yang dipahami oleh masyarakat Arab abad ke-7, maka maghzā atau 

signifikansi moral dinamisnya kini berbicara langsung kepada masyarakat abad ke-21. 

3. Pemaknaan Term al-Baḥr QS. Al-Rūm [30] melalui Kacamata Ma’na Cum Maghza 

Al-Ma’na al-Tārikhi: Mengidentifikasi Asal Usul Term al-Baḥr 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 140-155 146 dari 155 

Zulfi Fadhlurrahman, Zaeni Anwar, Muhammad Ikbal Amsah, Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Nailul Khoiril Marom/Dari Konflik Menuju 

Penanganan Sampah Plastik: Ma’na Cum Maghza QS. Al-Rum 41 Tentang Kerusakan Laut 

Dalam menelaah ayat-ayat Al-Qur’an yang berhubungan dengan kelautan, penentuan makna 

dasar dari istilah al-Baḥr menjadi langkah penting pertama. Berdasarkan penjelasan kamus-kamus 

Arab klasik, khususnya Lisān al-’Arab karya Ibnu Manẓūr, al-Baḥr pada dasarnya diartikan sebagai 

hamparan air yang sangat luas dan melimpah. Ibnu Manẓūr menegaskan bahwa pengertian ini bersifat 

menyeluruh, meliputi perairan asin (milḥ) seperti samudra, maupun perairan tawar (‘adẓb) seperti 

sungai besar dan danau. Berangkat dari yang hal itu, makna awal al-Baḥr tidak terbatas pada laut 

semata, tetapi mencakup semua kumpulan air berukuran besar, yang secara langsung berlawanan 

dengan istilah al-Barr atau daratan (Ibnu Manżūr, 1994). Maka, melihat penjelasan di atas, kosa kata ini 

menegaskan bahwa konsep inti yang terkandung dalam term al-Baḥr bukan pada kadar garamnya, 

melainkan pada dimensi skala, kelimpahan, dan keluasannya (Bahruddin, 2023). 

Kajian linguistik yang lebih mendalam menunjukkan bahwa istilah al-baḥr berakar dari tiga huruf 

dasar (ba’-ḥa’-ra’), yang mengandung makna pokok "membelah" atau "merobek" (syaqqa). Dari sini 

tersirat pemahaman filosofis bahwa laut pada dasarnya adalah "belahan" atau "bukaan" besar di 

permukaan bumi yang dipenuhi air. Akar makna ini juga tampak dalam turunan katanya, 

seperti baḥīrah, yakni unta betina yang telinganya dibelah sebagai tanda persembahan bagi berhala 

dalam tradisi Arab pra-Islam, sebuah praktik yang kemudian dikritisi Al-Qur’an dalam QS.al-Mā’dah: 

103. Hubungan makna antara "laut" dan "belahan" ini merefleksikan cara pandang orang Arab sejak 

dahulu, yang melihat laut sebagai ruang luas dan terbuka (Ibnu Manżūr, 1994). 

Al-Rāghib al-Aṣfahānī dalam Mufradāt fī Gharīb al-Qur’ān, kamus yang berfokus pada kosakata Al-

Qur’an, memberikan penjelasan yang lebih rinci. Menurutnya, makna dasar al-Baḥr mencakup setiap 

hamparan air yang luas. Namun, dalam penggunaan sehari-hari (al-‘Urf al-‘Āmm), istilah ini lebih 

sering dipahami secara khusus sebagai perairan asin. Perbedaan antara makna asal yang bersifat 

umum dan makna kebiasaan yang lebih spesifik ini memiliki signifikansi penting dalam penafsiran 

ayat-ayat Al-Qur’an. Penjelasan tersebut juga membantu memahami mengapa dalam banyak konteks 

Al-Qur’an, kata al-Baḥr secara spontan dipersepsikan sebagai lautan, meskipun secara etimologis 

jangkauannya lebih luas (Al-Așhafahani, 1992). Pengakuan al-Aṣfahānī terhadap peran al-‘Urf 

(kebiasaan atau konvensi sosial dalam bahasa) memiliki pengaruh besar, sebab hal itu menunjukkan 

bahwa pemahaman terhadap al-Qur’an tidak semata bergantung pada makna etimologis yang baku, 

tetapi juga mempertimbangkan realitas penggunaan bahasa tersebut (Hafiz et al., 2024). 

Penjelasan tersebut memperlihatkan adanya keragaman pandangan di kalangan ulama bahasa 

Arab klasik mengenai makna asal kata al-Baḥr. Sebagian tokoh, seperti Naftaweh dan al-Amawī, 

berpendapat bahwa istilah ini pada awalnya dipakai secara khusus untuk menyebut air asin, 

sedangkan penggunaannya bagi air tawar hanyalah bentuk perluasan makna karena keberadaannya 

yang berdampingan dengan laut asin, sebagaimana tercermin dalam QS. al-Furqān: 53. Seiring 

perkembangan, makna al-Baḥr juga mengalami pelebaran secara semantik, bahkan dipakai secara 

metaforis, misalnya untuk menyebut awan yang mengandung banyak air dengan istilah banāt baḥr. 

Kendati demikian, terdapat pula perdebatan filologis karena sebagian ulama menilai ungkapan 

tersebut sebagai hasil taṣḥīf (kesalahan penyalinan), yang seharusnya berbunyi banāt baḫar atau banāt 

maḫar. Hal ini menunjukkan bahwa makna al-Baḥr tidaklah statis, melainkan berkembang; dari 

pengertian asli yang terbatas pada laut asin, meluas ke air tawar melalui konteks Al-Qur’an, hingga 

merambah pada pemakaian metaforis untuk objek lain seperti awan (Al-Așhafahani, 1992). 

Makna al-Baḥr pun diperkaya dengan keterangan dari Kamus al-‘Ayn karya al-Khalil bin Ahmad 

al-Farāhidhi, bahwa term al-Baḥr (laut) dipaparkan dari sisi etimologinya, dikaitkan dengan makna 

dasarnya yaitu keluasan dan kelapangan. Dari segi morfologi, tampak adanya proses derivasi melalui 

bentuk kata kerja istabḥara (mendalami) dan tabaḥḥara (meluaskan pandangan), yang mencerminkan 

kekayaan Bahasa Arab dalam menghasilkan variasi makna dari satu akar kata (al-Farahidhi, 2003). 

Selain itu, al-Farahidhi dalam menjelaskan term al-Baḥr memanfaatkan pendekatan retorika, dengan 

menguraikan term al-Baḥr bukan hanya secara harfiah sebagai laut, tetapi juga secara majāzi sebagai 

simbol keluasan ilmu dan pandangan (Azis et al., 2025). Perluasan makna semacam ini menunjukkan 

kelenturan semantik dalam Bahasa Arab, yang memberi ruang bagi sebuah kata untuk bergeser dari 

makna nyata yang konkret menuju makna kiasan yang lebih luas dan abstrak. 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 140-155 147 dari 155 

Zulfi Fadhlurrahman, Zaeni Anwar, Muhammad Ikbal Amsah, Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Nailul Khoiril Marom/Dari Konflik Menuju 

Penanganan Sampah Plastik: Ma’na Cum Maghza QS. Al-Rum 41 Tentang Kerusakan Laut 

Untuk memahami kedudukan al-Baḥr dalam medan semantik Al-Qur’an, perlu dilakukan 

perbandingan dengan istilah lain yang juga berkaitan dengan air. Kata al-Nahr  digunakan al-Qur’an 

untuk menyebut sungai yang mengalir, yang ukurannya lebih kecil serta memiliki sifat dinamis yang 

berbeda dari laut (al-Baḥr) (Riyanto, 2011). Selain itu, ada pula istilah al-Yamm yang juga berarti laut 

atau perairan luas, namun pemakaiannya di dalam al-Qur’an lebih terbatas dan biasanya muncul 

dalam konteks naratif yang dramatis, seperti peristiwa Nabi Musa ketika laut terbelah atau kisah Nabi 

Yunus saat ditelan ikan dalam QS. Țāha:39 (Firdaus & Putra, 2024). Jika al-Yamm lebih kental nuansa 

kisahnya, maka al-Baḥr memiliki cakupan makna yang lebih umum dan lebih sering digunakan untuk 

menggambarkan fenomena laut sebagai salah satu ciptaan Allah yang menyimpan tanda-tanda 

kebesaran-Nya. 

Akhirnya, dari akar makna “keluasan” dan “kedalaman,” istilah al-Baḥr berkembang hingga 

memiliki makna metaforis (majāz). Seseorang yang memiliki keluasan dan kedalaman ilmu disebut 

sedang melakukan tabaḥḥur dalam ilmunya, bahkan ia sendiri kerap disimbolkan sebagai baḥr al-

‘Ulūm (lautan ilmu). Hal serupa berlaku pada sifat kedermawanan yang tak terbatas, yang sering 

digambarkan dengan metafora laut. Dengan memahami seluruh lapisan makna al-baḥr mulai dari 

makna leksikal, etimologis, pemakaiannya dalam konteks Al-Qur’an, hingga makna kiasannya, kita 

memperoleh pijakan yang kuat untuk menelusuri lebih jauh pesan-pesan ekologis maupun teologis 

yang terkandung dalam ayat-ayat yang berbicara tentang kelautan. Yang nantinya direlevansikan 

melalui pendekatan ma’na cum maghza dalam penanganan kerusakan laut khusunya sampah plastik. 

Analisis Intratekstualitas 

Pada tahapan penelusuran intratektualitas, peneliti mengurai ayat-ayat al-Qurʾan yang memiliki 

keterkaitan terhadap makna kata dalam QS. Al-Rūm [30]: 41 sebagaimana yang telah disebutkan pada 

fragmen diatas. Penggunaan kata kunci yang hendak ditelusuri secara intratekstual bertujuan untuk 

mempertajam hasil pemaknaan dari linguistik teks yaitu term al-Fasād dan al-Baḥr dengan segala 

derivasinya. 

No Potongan Ayat Nama Surat Status Surat Konteks Ayat 

1 

اَ كَسَبَتْ  ظَهَرَ الْفَسَادُ فِى الْبَرى وَالْبَحْرى بِى
 ايَْدىى النَّاسى 

 

Al-Rūm: 41 Makkiyah Perbuatan manusia menjadi 

sebab kerusakan di daratan 

dan di laut. 

2 
هَا وَيَسْفىكُ   دُ فىي ْ هَا مَنْ ي ُّفْسى قاَلُوْْٓا اَتََْعَلُ فىي ْ

مَاۤءَ     الدرى

Al-Baqarah: 30 Madaniyyah Bentuk sanggahan malaikat 

terhadap penciptaan manusia 

yang akan membuat 

kerusakan. 

3 

هَا   دَ فىي ْ وَاىذَا تَ وَلّرى سَعىى فِى الَْْرْضى لىيُ فْسى
 وَيُ هْلىكَ الْْرَْثَ وَالنَّسْلَ 

 

Al-Baqarah: 

205 

Madaniyyah Bentuk kerusakan yang 

diperbuat oleh orang orang 

munafik setelah mereka 

berpaling dari orang yang 

ditipunya. 

4 

يْلَ انََّه نَا عَلىى بَنىْْٓ اىسْرَاۤءى مَنْ قَ تَلَ    ٗ  كَتَ ب ْ
نَ فْسًاۢ  بىغَيْْى نَ فْسٍ اَوْ فَسَادٍ فِى الَْْرْضى  

عًا  ي ْ اَ قَ تَلَ النَّاسَ جَىَ  فَكَاَنََّّ

Al-Māidah: 32 Madaniyyah Indikator berbuat kerusakan 

di bumi sama dengan seakan-

akan membunuh semua 

manusia. 

5 
ؤُا الَّذىيْنَ   اَ جَزىۤ َ وَرَسُوْلَهاىنََّّ   ٗ  يَُُارىبُ وْنَ اللّرى

وَيَسْعَوْنَ فِى الَْْرْضى فَسَادًا اَنْ ي ُّقَت َّلُوْْٓا اَوْ  

Al-Māidah: 33 Madaniyyah Bentuk-bentuk balasan bagi 

orang-orang yang berbuat 

kerusakan di bumi. 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 140-155 148 dari 155 

Zulfi Fadhlurrahman, Zaeni Anwar, Muhammad Ikbal Amsah, Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Nailul Khoiril Marom/Dari Konflik Menuju 

Penanganan Sampah Plastik: Ma’na Cum Maghza QS. Al-Rum 41 Tentang Kerusakan Laut 

مْ وَاَرْجُلُهُمْ مىرنْ   يُصَلَّبُ وْْٓا اَوْ تُ قَطَّعَ ايَْدىيْهى
نَ الَْْرْضى  فَوْا مى لََفٍ اَوْ يُ ن ْ  خى

6 
دُوْا فِى الَْْرْضى    وَاىذَا قىيْلَ لََمُْ لَْ تُ فْسى

 

Al-Baqarah: 11 Madaniyyah Peringatan untuk tidak 

berbuat kerusakan di bumi. 

Padahal hal itu bentuk tipuan 

kaum munafik kepada kaum 

Muslimin.2 

Tabel 2 Analisis Intratekstual Term al-Fasād, analisis tertib nuzul merujuk pada kitab Al-Itqān Fī 

Ulūm al-Qur’an (Jalāluddin al-Suyūthi, 2009, h. 25). 

 

Pemaknaan term al-Fasād jika dilihat dari derivasinya  tidak memiliki perbedaan makna yang 

sangat  signifikan  dan terlebih  setelah  meninjau  dari  sisi  tertib  nuzul  nya.  Namun  secara  general 

berdasarkan hasil intratek dari data diatas maka pemahamannya berupa perbuatan merusak dan 

bentuk kerusakan yang mayoritas terdapat dalam ayat-ayat diatas terjadi di bumi. 

 

No Potongan Ayat Nama Surat Status Surat Konteks Ayat 

1 
 وَالْبَحْرى الْمَسْجُوْرى 

 

Al-Țūr: 6 Makkiyah Lautan yang dipanaskan 

terdapat api di dalamnya, 

yang jika dilepaskan akan 

menenggelamkan semua yang 

ada di atas bumi.  

2 

ذَا عَذْبٌ  وَهُوَ الَّذىيْ مَرَجَ الْبَحْرَيْنى هى
لْحٌ اُجَاجٌ   ذَا مى  فُ رَاتٌ وَّهى

 

Al-Furqān: 53 Makkiyah Tanda kekuasan Allah 

membiarkan dua air laut 

berdampingan dengan rasa 

yang berbeda. 

3 

نْ  ىهُ مَوْجٌ مرى ْ بََْرٍ لُّّرىيرٍ ي َّغْشى تٍ فِى اَوْ كَظلُُمى
نْ فَ وْقىه   ٗ  فَ وْقىه  سَحَابٌ    ٗ  مَوْجٌ مرى  

 

Al-Nūr: 40 Madaniyyah Perumpamaan bagi amal 

orang-orang kafir dengan 

kegelapan yang hitam kelam 

yang berlapis-lapis 

sebagaimana kelamnya 

suasana di laut yang dalam di 

malam hari. 

4 
ى    مَرَجَ الْبَحْرَيْنى يَ لْتَقىيى

 

Al-Rahmān: 19 Madaniyyah Tanda kekuasan Allah 

membiarkan dua air laut 

berdampingan dengan rasa 

yang berbeda yaitu asin dan 

tawar.3 

Tabel 3 Analisis Intratekstualitas Term al-Baḥr, analisis tertib nuzul merujuk pada kitab Al-Itqān Fī 

Ulūm al-Qur’an (Jalāluddin al-Suyūthi, 2009, h. 25-26) 

Dapat  dilihat  dari  data  diatas  bahwa  pemaknaan al-Baḥr yang  dilihat  dari  derivasinya  tidak 

memiliki  perbedaan  makna  yang  signifikan.  Terdapat  perbedaan  makna pada konteks ayat, seperti 

suasana laut, air laut, dan isi lautan. 

Analisis Intertekstualitas 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 140-155 149 dari 155 

Zulfi Fadhlurrahman, Zaeni Anwar, Muhammad Ikbal Amsah, Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Nailul Khoiril Marom/Dari Konflik Menuju 

Penanganan Sampah Plastik: Ma’na Cum Maghza QS. Al-Rum 41 Tentang Kerusakan Laut 

Pada  analisis  intertekstual, kata  kunci dianalisa  dan  digali  pemaknaannya  dengan menggunakan  

teks  lain  yang  memiliki  peran  penting  baik  dari  kesamaan  posisi,  atau  bahkan posisinya yang 

sebagai tafsiran al-Qurʾān  berupa syair Arab karena dalam hadis Nabi penulis tidak menemukan 

secara eksplisit hadis yang mengindikasikan term al-Fasād fī al-Baḥr. Analisa intertekstual ini 

implikasikan dengan  tujuan  untuk  menguraikan  makna  kata  serta  mengungkapkan  pemaknaan  

guna  meluaskan  cakupan  dalam  pemaknaan suatu kata dan pengungkapan konteksnya dengan 

menginterpretasikan dengan adanya kerelevanan pada  konteks  yang  terdapat  di era  modern.  

Beberapa  kata  kunci  yang  ditelusuri  lebih  lanjut  dan mendalam  pada  tahap  ini  berupa, al-Fasād 

dan al-Baḥr. 
نهُ سَوْفَ تُطَهَّرُ   إنَّ الْفَسَادَ بىكُلىر يَ وْمٍ يَظْهَرُ ... فَمَتى الْكىنَانةَُ مى

 مَا بََلَُمُْ إىصْلََحُهُمْ مُتَ بَاطىئٌ ... فِ مَشْيىهى وَإىذَا مَشَى يَ تَ عَث َّرُ 

لرىرضَا ...  تْحتَ السىريَاطى فإَىنَّهُ يَ تَذَمَّرُ  إىنَّ الْقَطىيعَ وَإىنْ تَظاَهَرَ بَى
Hubungan antara syair tersebut dengan term al-Fasād dapat dilihat dari beberapa aspek. Pertama, 

syair ini menggambarkan kondisi kerusakan sosial dan moral yang semakin nyata dari waktu ke 

waktu, seolah-olah telah menjadi fenomena yang terus berulang tanpa adanya upaya penanggulangan 

yang serius. Penyair mempertanyakan secara retoris kapan negeri Kinānah (Mesir) yang dalam syair 

ini akan terbebas dan disucikan dari berbagai bentuk penyimpangan dan praktik koruptif yang 

menggerogoti sendi-sendi kehidupan berbangsa. Kedua, teks ini mengkritik lambannya proses 

reformasi yang dilakukan oleh para pemegang kekuasaan. Upaya perbaikan karena kerusakan 

digambarkan berjalan tertatih dan tidak terarah, bahkan sering kali menemui kegagalan, yang 

menunjukkan lemahnya visi, komitmen, dan kesungguhan pemerintah dalam melaksanakan 

perubahan yang substansial. Dari syair tersebut, bisa disimpulkan term al-Fasād pada syair tersebut 

mengindikasikan bentuk kerusakan yang bersifat kerusakan tata kelola pemerintahan berupa 

kerusakan sosial dan moral (Abū al-Hamd al-Kuwayyis al-Hamadāni, 2008). 

 للبحرى أهوالٌ وأمواجُ    لْ أركبُ البحرَ حذار الردى 

 لي فيه ولْ فِ البحرى منهاجُ   والبر لْ زلتُ له سالكاً 
Hubungan antara syair tersebut dengan term al-Baḥr dalam dua aspek. Pertama, kerangka 

ekokritik sebagai refleksi atas relasi manusia dengan alam, khususnya laut sebagai ruang kehidupan 

yang semakin terancam. Gambaran laut yang penuh ketakutan dan gelombang tidak hanya 

merepresentasikan ketakutan eksistensial manusia, tetapi juga dapat dimaknai sebagai citra alam yang 

telah kehilangan keseimbangannya akibat intervensi dan eksploitasi manusia. Laut yang semula 

menjadi sumber kehidupan, perdagangan, dan peradaban, berubah menjadi ruang yang berbahaya 

karena kerusakan ekologis yang terus berlangsung. Kedua, Keengganan subjek diksi syair untuk 

“mengendarai laut” mencerminkan meningkatnya kesadaran akan risiko lingkungan yang dihadapi 

manusia modern, seperti pencemaran, kerusakan terumbu karang, penangkapan ikan berlebihan, serta 

perubahan iklim yang memicu badai dan gelombang ekstrem. Dalam konteks ini, laut tidak lagi 

dipersepsi sebagai medan peluang, melainkan sebagai ruang krisis yang mengancam keselamatan dan 

keberlanjutan hidup manusia sendiri (Samer Hamdan, 2022). 

Al-Maghza al-Tārikhi: Analisis Historis Mikro dan Makro QS. Al-Rūm [30]: 41 

Surah Al-Rūm [30] merupakan salah satu surah Makkiyah yang diturunkan pada fase akhir 

dakwah Nabi Muhammad saw. Dalam literatur tafsir klasik, tidak ditemukan riwayat sabab al-Nuzul 

yang secara khusus dan tegas terkait dengan ayat ke-41 dari Surat Al-Rūm [30]. Imam As-Suyuthi 

dalam Lubāb al-Nuqūl menegaskan bahwa ketiadaan riwayat tersebut menunjukkan bahwa ayat ini 

diturunkan sebagai sebuah kaidah umum atau pernyataan ilahi yang bersifat menyeluruh, 

menggambarkan fenomena yang memang sudah diketahui masyarakat pada masanya (al-Suyūthi, 

2002, p. 201). Meski demikian, untuk menyingkap konteks mikro dari ayat ini, tetap perlu 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 140-155 150 dari 155 

Zulfi Fadhlurrahman, Zaeni Anwar, Muhammad Ikbal Amsah, Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Nailul Khoiril Marom/Dari Konflik Menuju 

Penanganan Sampah Plastik: Ma’na Cum Maghza QS. Al-Rum 41 Tentang Kerusakan Laut 

mengaitkannya dengan sabab al-Nuzul yang melatarbelakangi turunnya surat Al-Rūm [30] secara 

keseluruhan. Para mufasir besar seperti At-Tabari dalam Jāmi’ al-Bayān menjelaskan bahwa permulaan 

surat ini berkaitan erat dengan peristiwa kekalahan Kekaisaran Romawi (Bizantium) yang beragama 

Nasrani dari kekuatan Persia yang menganut agama Majusi (Muhammad bin Jarir al-Thabari, 1978, p. 

126). 

Makna historis yang dimaksudkan pada saat itu yaitu peperangan antara Romawi dan Persia, 

dunia tengah dilanda konflik berkepanjangan antara Kekaisaran Bizantium dan Persia Sasaniyah. 

Sebagaimana dicatat dalam kajian-kajian sejarah modern mengenai Abad Kuno Akhir, peperangan ini 

melumpuhkan hampir seluruh kawasan Timur dekat rute-rute kafilah darat (al-Barr) yang melewati 

Suriah dan Irak berubah menjadi arena pertempuran, sementara jalur perdagangan maritim (al-Baḥr) 

di Laut Merah dan Teluk Persia kehilangan keamanan dan stabilitasnya (Mubarok, 2020). Dengan 

ketergantungan hidup pada perdagangan lintas benua, masyarakat Mekkah merasa bahwa sebab 

peperangan tersebut yang mengakibatkan kerusakan di darat dan di laut  bukan sekadar berita, 

melainkan ancaman langsung terhadap stabilitas ekonomi dan kelangsungan hidup mereka (Rizkiyah 

& Dian Erwanto, 2023). 

Ayat ini dapat dipahami sebagai bentuk kritik tajam terhadap struktur sosial Mekah pra-Islam. 

Para mufasir, seperti Ibnu ‘Āsyūr dalam al-Taḥrīr wa al-Tanwīr, menafsirkan fasād dalam kaitannya 

dengan praktik kezaliman, kesyirikan, serta ketidakadilan sosial. Sistem ekonomi yang bersifat 

eksploitatif yang mengakibatkan terputusnya jalur perjalanan di darat dan di laut, mundurnya 

keberlangsungan perdagangan, berkurangnya bahan makanan pokok di Mekkah dan Hijaz, 

penindasan terhadap kelompok lemah, dan arogansi kaum elit Quraisy merupakan wujud nyata dari 

kerusakan moral melahirkan kerusakan fisik maupun sosial yang lebih luas (Ibn ’Asyur, 1984, p. 112). 

Maka dari itu, ayat ini menegaskan adanya keterkaitan kerusakan moral (fasād akhlāq) dengan 

kerusakan alam (fasād fī al-Barr wa al-Baḥr). 

Al-Maghza al-Mutaḥarrik al-Mu’āsir (Pesan Utama dan Signifikansi Fenomenal Dinamis) 

Setelah membahas bagaimana pembicaraan terkait maghza tārīkhi term al-Baḥr QS. Al-Rūm [30]: 

41, Langkah final dan paling krusial dalam metodologi ma‘nā-cum-maghzā adalah melampaui makna 

historis (ma’na) untuk menangkap signifikansi dinamisnya (maghzā) di masa kini. Maghzā al-Mutaḥarrik 

al-Mu’āshir atau lebih dikenal dengan signifikansi fenomenal dinamis mengacu pada al-Qur’an 

sebagaimana dipahami, ditafsirkan, dan diimplementasikan sesuai dengan perkembangan zaman 

pada saat proses penafsiran berlangsung (Haikal, 2025). Proses ini, yang disebut Sahiron Syamsuddin 

bukanlah tindakan menafsirkan secara bebas, melainkan sebuah penyeberangan intelektual yang 

disiplin. Ia berangkat dari prinsip moral universal yang terkandung dalam makna asal, untuk 

kemudian melihat bagaimana prinsip tersebut termanifestasi dalam realitas kontemporer yang 

dihadapi oleh masyarakat saat ini (Sahiron Syamsuddin et al., 2020, p. 18). Ini adalah upaya untuk 

merelevansikan pesan term al-Baḥr QS. Al-Rūm [30] di tengah kerusakan ekologis abad ke-21 ini. 

Analisis historis, QS. Al-Rūm [30]: 41 mengartikulasikan sebuah prinsip fundamental, yakni 

prinsip kausalitas teo-ekologis. Prinsip ini menegaskan bahwa kerusakan alam bukanlah peristiwa 

kebetulan, melainkan merupakan manifestasi fisik dari krisis moral manusia, sifat-sifat seperti 

keserakahan mendorong eksploitasi sumber daya tanpa batas, sementara kesombongan menuntun 

pada pengabaian terhadap keseimbangan alam yang telah ditetapkan Tuhan (Abidin & Muhammad, 

2020). Bukti untuk kausalitas ini ditemukan secara eksplisit dalam frasa ‘bimā kasabat aydi an-

nās’ (akibat perbuatan tangan manusia), yang secara tegas menempatkan agensi dan tanggung jawab 

atas kerusakan ekosistem pada perilaku kolektif manusia. Oleh karena itu, ini menjadi benang merah 

yang relevan menghubungkan pesan Al-Qur’an pada abad ke-7 dengan krisis kontemporer seperti 

kerusakan laut akibat sampah plastik, yang dalam perspektif ini dilihat bukan lagi sebagai isu teknis 

semata, melainkan sebagai gejala nyata dari krisis spiritual yang diperingatkan oleh ayat tersebut 

(Ramadani et al., 2024). 

QS. Al-Rūm: 41 merupakan salah satu ayat yang sarat dengan dimensi sosial, spiritual, dan  moral.  

Melalui diksi bahwa kerusakan yang terjadi di darat dan di laut adalah sebab perbuatan manusia. Ayat 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 140-155 151 dari 155 

Zulfi Fadhlurrahman, Zaeni Anwar, Muhammad Ikbal Amsah, Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Nailul Khoiril Marom/Dari Konflik Menuju 

Penanganan Sampah Plastik: Ma’na Cum Maghza QS. Al-Rum 41 Tentang Kerusakan Laut 

ini tidak hanya berbicara mengenai bentuk kerusakan di darat dan di laut disebabkan kerusakan 

spiritual umat terdahulu,   melainkan   juga   menghadirkan   pesan   universal   yang   tetap   relevan   

dalam   konteks kontemporer. Apabila dianalisis dengan pendekatan al-maghzā al-Mutaḥarrik al-

Mu’āșir, makna dinamis ayat ini dapat  ditarik  keluar  dari  konteks  sejarahnya  untuk  diproyeksikan  

pada  situasi  sosial  modern, termasuk pada problem kerusakan laut yang masih menjadi tantangan 

besar di Indonesia.  

Kerusakan laut ini dapat ditinjau dari kerangka ekosofi Sayyed Hossein Nasr (Muchamad 

Masykur et al., 2023) yang digagas berasal dari tokoh Arne Naess. Menurut Arne Naess, ekosofi adalah 

istilah filsafat yang mengindikasikan kearifan mengatur hidup yang selaras dengan alam. Lebih lanjut 

dikenal dengan filsafat lingkungan yang merupakan kebalikan dari pandangan antroposentrisme yang 

menempatkan manusia sebagai pusat dari seluruh kepentingan dan memisahkannya dari kesatuan 

ekosistem alam. Cara pandang ini menyebabkan alam terabaikan dan rentan mengalami pencemaran. 

Pada akhirnya, kerusakan ekologis tersebut justru berdampak kembali kepada manusia sendiri 

(Wardana & Azzahra, 2022) (Anas Machmud Andy, 2025).  

Menurut Nasr, kerusakan lingkungan berakar pada cara pandang manusia modern yang 

memisahkan realitas alam dari hakikat Ilahi sebagai pusat eksistensi. Alam kemudian diperlakukan 

sekadar sebagai objek yang tidak memiliki nilai intrinsik. Atas dasar itu, Nasr mengajukan 

konsep Scientia Sacra, yang di dalamnya mencakup gagasan resakralisasi alam semesta (resacralization 

of nature). Konsep ini dimaksudkan sebagai upaya untuk merekonstruksi cara pandang manusia 

modern terhadap alam, yang mengalami degradasi sejak era Renaisans dan Revolusi Industri 

(Muchamad Masykur et al., 2023). Hal ini sesuai dengan tafsir fasād fi al-Baḥr dengan berbagai 

bentuknya dikarenakan kerusakan spiritual manusia yang menganggap alam hanya sebagai objek 

ekploitasi. 

Konsep ekosofi yang digagas Nasr menempatkan Tuhan sebagai poros utama. Yang dimaksud 

dengan poros tersebut ialah Tuhan sebagai asal sekaligus tujuan, tempat berangkat dan tempat 

kembali, serta sebagai awal dan akhir dari segala sesuatu. Tuhan dipahami sebagai sebab pertama (al-

Muḥarrik al-Awwal) yang melahirkan keberadaan seluruh realitas selain Diri-Nya, termasuk alam dan 

manusia. Dari ekosofi Nasr dalam term fasād fi al-Baḥr menekankan pentingnya harmonisasi hubungan 

manusia dengan seluruh entitas di bumi, khususnya alam. Harmonisasi ini mencakup relasi manusia 

dengan Allah (ḥablun min Allāh), relasi antar sesama manusia (ḥablun min al-nās), serta relasi manusia 

dengan alam (ḥablun min al-‘ālam). Dalam perspektif Islam, peran dan tanggung jawab manusia seperti 

ini dikenal dengan konsep khalifah, yakni sebagai wakil Tuhan di muka bumi (Wardana & Azzahra, 

2022). 

Manifestasi dari fasād fi al-Baḥr (kerusakan di laut) menemukan wujudnya yang paling 

mengerikan dan belum pernah terbayangkan sebelumnya dalam fenomena polusi plastik. Jika fasād di 

laut pada masa lalu dipahami sebagai perompakan, terganggunya pelayaran, atau matinya ikan secara 

lokal, maka fasād hari ini bersifat global, menyeluruh, dan berjangka panjang. Lautan kini tidak hanya 

dikotori, tetapi "diracuni" secara perlahan oleh jutaan ton sampah plastik yang terfragmentasi menjadi 

mikroplastik. Berdasarkan data dari United Nations Environment Programme (UNEP) atau badan PBB 

bagian program lingkungan, dunia menghasilkan 400 juta ton sampah plastik, jumlah sebesar itu 

menurut para ahli  yang memicu kerusakan ekosistem, bahaya bagi manusia, dan perubahan iklim 

(Christopel Paino, 2025). Formasi "benua sampah" raksasa di Pasifik dan jerat-jerat plastik yang 

membunuh penyu, anjing laut, dan burung laut secara perlahan adalah visualisasi nyata dari "telah 

tampaknya kerusakan" yang disinyalir oleh Al-Qur'an. 

Di sinilah frasa kunci bimā kasabat aydin-nās (akibat perbuatan tangan manusia) menemukan 

maknanya yang paling harfiah dan kuat. Plastik adalah materi artifisial, produk murni dari rekayasa 

industri manusia yang didorong oleh budaya konsumerisme serba instan. Ia tidak berasal dari alam 

dan tidak dapat diurai oleh alam dalam waktu singkat. Oleh karena itu, setiap partikel plastik di lautan 

adalah monumen abadi dari "ulah tangan manusia" di era modern. "Tangan" di sini tidak lagi hanya 

merujuk pada individu, tetapi pada sebuah sistem global yaitu korporasi yang memproduksi plastik 

sekali pakai demi keuntungan, pemerintah yang gagal menciptakan regulasi dan sistem pengelolaan 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 140-155 152 dari 155 

Zulfi Fadhlurrahman, Zaeni Anwar, Muhammad Ikbal Amsah, Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Nailul Khoiril Marom/Dari Konflik Menuju 

Penanganan Sampah Plastik: Ma’na Cum Maghza QS. Al-Rum 41 Tentang Kerusakan Laut 

sampah yang efektif, serta masyarakat global yang terperangkap dalam gaya hidup yang tidak 

berkelanjutan. 

4. Relevansi Ma’na Cum Maghza Term al-Baḥr QS. Al-Rūm [30]:41 dengan Penanganan Sampah 

Plastik dalam Kerusakan Laut 

Analisis pada bab-bab sebelumnya telah membedah penafsiran klasik para mufasir terhadap 

term al-Baḥr (laut) dalam QS. Al-Rūm [30]: 41. Secara historis (al-Ma’nā al-Tārīkhī), kerusakan (fasād) di 

laut dimaknai oleh mufasir klasik dalam konteks yang mereka hadapi, seperti kekeringan, paceklik di 

wilayah pesisir, perompakan (bajak laut), atau terhentinya jalur perdagangan laut akibat konflik 

(Muhammad bin Ahmad al-Anșāri al-Qurtubi, 1963) (al-Zamakhsyari, 1987).  

Namun, pendekatan ma‘nā-cum-maghzā menuntut kita untuk tidak berhenti pada makna harfiah-

historis tersebut. Setelah mengidentifikasi al-ma’nā al-tārīkhī (makna historis) dan al-maghzā al-tārīkhī 

(pesan moral historis), dilanjut dengan gagasan terobosan untuk menemukan al-Maghza al-Mutaḥarrik 

al-Mu’āsir (pesan moral dinamis) yang relevan untuk konteks kekinian (Sahiron Syamsuddin et al., 

2020). Al-Maghza al-Tarikhi (pesan moral historis) dari QS. Al-Rūm [30]: 41 sangat jelas, yaitu adanya 

hubungan sebab-akibat yang erat antara perilaku manusia (bimā kasabat aydi al-Nās) dengan terjadinya 

kerusakan di alam (zhahara al-Fasādu). Dari sini, nampak jelas bahwa pesan intinya adalah akuntabilitas 

manusia atas keseimbangan ekosistem. 

Di sinilah letak relevansi dinamis (al-maghzā al-mutaḥarrik al-mu’āsir) dari ayat ini. Jika muncul 

pertanyaan yang mengindikasikan apakah bentuk fasād (kerusakan) paling nyata di al-Baḥr (laut) saat 

ini yang disebabkan oleh 'ulah tangan manusia' (bimā kasabat aydi al-nās)?" Jawaban yang paling jujur 

dan didukung data ilmiah adalah polusi sampah plastik yang disebabkan ulah tangan manusia. 

Sebagaimana keterangan dari beberapa platform yang mengindikasikan krisis sampah plastik, Data 

dari Program Lingkungan PBB (UNEP) dan studi-studi ilmiah (seperti yang dipublikasikan di 

jurnal Science atau Nature) menunjukkan bahwa jutaan ton sampah plastik masuk ke lautan setiap 

tahun. Indonesia, sebagai negara maritim, merupakan salah-akan satu kontributor terbesar sampah 

plastik laut (Christopel Paino, 2025), yang sejalan dengan data dari WALHI, laut di Indonesia saat ini 

menghadapi ancaman besar dari tumpukan sampah, terutama yang berasal dari daratan dan 

didominasi oleh plastik (Parid Ridwanuddin, 2023). 

Maka dari analisis pendekatan ma‘nā-cum-maghzā ini, sampah plastik merupakan manifestasi 

kontemporer dari fasād yang dibicarakan dalam ayat tersebut. Term al-Baḥr tidak lagi hanya dimaknai 

sebagai 'laut' secara geografis, tetapi sebagai ekosistem maritim yang vital bagi kehidupan. Term Fasād 

bergerak maknanya secara dinamis dari perompakan atau paceklik dalam lensa tafsir klasik menjadi 

polusi mikroplastik, kerusakan terumbu karang akibat sampah, dan kematian biota laut di era modern. 

Diksi bimā kasabat aydi al-Nās merujuk pada perilaku konsumtif, kegagalan sistem pengelolaan sampah, 

dan aktivitas industri yang membuang limbah plastik ke perairan. Dengan pendekatan ma’na cum 

maghza ini, bisa dipahami bahwa ketika al-Qur’an berbicara tentang fasād fi al-Baḥr, al-Qur’an melalui 

maghzanya juga berbicara tentang tumpukan sampah di lautan saat ini. 

Penafsiran ini memiliki konsekuensi signifikan yang bergerak dari sekedar konflik menuju 

penanganan sampah plastik. Pertama, penafsiran ini mengubah status "penanganan sampah plastik". 

Ini bukan lagi sekadar isu lingkungan, isu pemerintah, atau isu gaya hidup. Berdasarkan al-maghzā al-

mutaḥarrik al-mu’āsir dan konsep ekosofi Sayyed Hossein Nasr dalam QS. Al-Rūm [30]: 41, penanganan 

sampah plastik adalah kewajiban teologis. Mengurangi sampah plastik, melakukan daur ulang, dan 

menolak penggunaan plastik sekali pakai menjadi implementasi nyata dari ketaatan terhadap perintah 

Al-Qur'an untuk tidak berbuat fasād. Kedua, maghza dari ayat ini juga relevan dengan pergeseran fokus 

dalam ranah tafsir dari pemahaman antroposentris (berpusat pada manusia) menuju tafsir yang lebih 

humanis ekosentris. Kerusakan lingkungan termasuk di sini sampah plastik bukanlah sekedar musibah 

pasif, melainkan sebab perbuatan manusia yang harus ditanggulangi. Hal ini sejalan dengan spirit 

ekoteologi yang memandang manusia sebagai khalifah yang tidak hanya memanfaatkan alam tanpa 

adanya tanggung jawab merawat (Fachruddin Mangunjaya, 2019).  



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 140-155 153 dari 155 

Zulfi Fadhlurrahman, Zaeni Anwar, Muhammad Ikbal Amsah, Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Nailul Khoiril Marom/Dari Konflik Menuju 

Penanganan Sampah Plastik: Ma’na Cum Maghza QS. Al-Rum 41 Tentang Kerusakan Laut 

Ketiga, magzhā dari ayat ini mendorong solusi kolektif. Frasa aydi al-nās (tangan-tangan manusia) 

menggunakan bentuk jamak. Ini mengindikasikan bahwa kerusakan ini bersifat kolektif, dan solusinya 

(penanganannya) juga harus kolektif. Ini menolak individualisme dan menuntut adanya gerakan 

bersama, regulasi pemerintah, dan kesadaran komunal untuk mengatasi krisis sampah plastik. 

Artinya, penafsiran ini secara langsung mengikat teks suci dengan agenda global seperti Tujuan 

Pembangunan Berkelanjutan (SDGs), khususnya SDG 14 (Life Below Water) (Department of Economic 

and Social Affairs, 2023). Secara reflektif, ma‘nā-cum-maghzā membuktikan bahwa Al-Qur'an ṣāliḥ li kulli 

zamān wa makān (relevan di setiap waktu dan tempat) bukan dengan mengabaikan konteks historisnya, 

melainkan dengan cara mengekstrak pesan moral universalnya (maghzā) dan menerapkannya secara 

dinamis (mutaḥarrik) pada tantangan spesifik zaman kita dalam hal ini, krisis sampah plastik di lautan. 

3. Simpulan  

Penelitian ini berkesimpulan bahwa ada jembatan penghubung antara pesan Al-Qur’an dengan 

isu lingkungan kontemporer, berfokus pada analisis term al-Baḥr dalam QS. Al-Rūm [30]: 41 melalui 

pendekatan ma‘nā-cum-maghzā. Secara lingusitik dan historis, makna dasar (al-ma’nā al-tārīkhī) term al-

Baḥr didefinisikan sebagai hamparan air yang sangat luas dan melimpah, mencakup laut asin dan 

perairan tawar yang besar. Namun, sepanjang sejarah penafsiran, makna kerusakan (fasād) yang terjadi 

di dalamnya mengalami evolusi. Mufasir klasik, seperti Al-Zamakhsyari dan Al-Qurthubi, 

menafsirkan fasād di al-Baḥr sebatas kekeringan di wilayah pesisir, perampasan kapal, atau bahkan 

kesyirikan. Sementara itu, mufasir kontemporer, seperti Ibnu Asyur dan Quraish Shihab, telah 

memperluas cakupan maknanya menjadi kerusakan yang lebih luas, termasuk pencemaran dan 

menipisnya populasi biota laut akibat aktivitas industri dan teknologi manusia. Inilah titik temu krusial 

untuk menemukan pesan moral dinamis (al-maghzā al-mutaḥarrik al-mu’āsir) ayat tersebut. Pesan moral 

historis (al-maghzā al-tārīkhī) ayat ini sangat jelas, yaitu prinsip kausalitas teo-ekologis yang 

menghubungkan langsung kerusakan di alam dengan perilaku tidak bertanggung jawab manusia. 

Manifsetasi paling nyata dari fasad fi al-Baḥr yang disebabkan oleh ulah tangan manusia adalah sampah 

plastik. Sampah plastik adalah produk murni dari rekayasa industri dan budaya konsumerisme 

manusia. Atas dasar itu, pendekatan ma‘nā-cum-maghzā menegaskan bahwa ketika Al-Qur’an berbicara 

tentang fasād fī al-Baḥr, Al-Qur'an juga sedang berbicara tentang krisis tumpukan sampah di lautan saat 

ini. Implikasinya, penanganan sampah plastik tidak lagi dipandang sebagai isu lingkungan semata, 

melainkan ditingkatkan statusnya menjadi kewajiban teologis. Selain itu, karena kerusakan ini bersifat 

kolektif didorong oleh sistem korporasi, kegagalan regulasi, dan gaya hidup global solusinya juga 

harus kolektif. Hal ini mendorong perwujudan tanggung jawab manusia sebagai khalīfah di bumi 

untuk menjaga laut dari ancaman sampah plastik, membuktikan bahwa Al-Qur'an ṣāliḥ li kulli zamān 

wa makān.  

Referensi 

A Koswara. (2025). Laut Sebasah, Upaya Nyata Menyelamatkan Laut Indonesia. Kementrian Kelautan Dan Perikanan 

Republik Indonesia. https://kkp.go.id/news/news-detail/laut-sebasah-upaya-nyata-menyelamatkan-laut-

indonesia-nR3R.html 

Abidin, A. Z., & Muhammad, F. (2020). Tafsir Ekologis Dan Problematika Lingkungan: (Studi Komparatif 

Penafsiran Mujiyono Abdillah Dan Mudhofir Abdullah Terhadap Ayat-Ayat Tentang Lingkungan). QOF, 

4(1), 1–18. https://doi.org/10.30762/qof.v4i1.1990 

Abū al-Hamd al-Kuwayyis al-Hamadāni. (2008). Jawāhir Min Aqwāl al-Rasūl. Dār al-Haramain. 

al-Farahidhi, al-K. bin A. (2003). Kitab al-’Ayn Murattaban ’alā hurūf al-Mu’jam. Dar al-Kutub al-Ilmiyyah. 

al-Suyūthi, J. al-D. A. A. al-Rahman. (2002). Lubāb al-Nuqūl Fi Asbāb al-Nuzūl (1st ed.). Muassasah al-Kutub al-

Tsaqafiyyah. 

al-Zamakhsyari, M. bin U. bin A. (1987). Al-Kasyyāf ’an Haqāiqi Ghawāmidhi al-Tanzīl wa ’uyūn al-Aqāwīl fī wujūh al-

Takwīl (3rd ed.). Dar al-Kutub al-’Arabiy. 

Alam Tarlam. (2023). Studi Analisis Metodologi Tafsir Mafatih Al-Ghayb Karya Fakruddin Al-Razi. AL-KAINAH: 

Journal of Islamic Studies, 2(1), 46–68. https://doi.org/10.69698/jis.v2i1.112 

Al-Așhafahani, al-Raghib. (1992). Mufradāt Alfādż al-Qur’an. Dār al-Qalam. 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 140-155 154 dari 155 

Zulfi Fadhlurrahman, Zaeni Anwar, Muhammad Ikbal Amsah, Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Nailul Khoiril Marom/Dari Konflik Menuju 

Penanganan Sampah Plastik: Ma’na Cum Maghza QS. Al-Rum 41 Tentang Kerusakan Laut 

Anas Machmud Andy. (2025). Kontruksi Pengetahuan Ekologis: Pendekatan Epistemologi Arne Naess dalam 

Memahami Hubungan Manusia dengan Alam. Jurnal Ekologi, Masyarakat Dan Sains, 6(2), 248–257. 

https://doi.org/10.55448/hk1yac70 

Azis, A., Umyanah, Y., & Mukhtar, H. (2025). Keindahan Retorika dalam Al-Qur’an: Analisis Balaghah dalam 

Ayat-ayat Persuasif. Journal of Arabic Studies, 5(1), 39–57. https://doi.org/10.32678/uktub.v5i1.8 

Bahruddin. (2023). Kontekstualitas Bahasa Arab dalam Penafsiran al-Qur’an (Perspektif Hermeneutika Gadamer). 

Pappasang: Jurnal Studi Alqur’an-Hadis Dan Pemikiran Islam, 5(1), 53–66. https://doi.org/10.46870/jiat.v5i1.537 

Banor, S. (2020). Penafsiran Al-zamakhsyari terhadap Ayat-Ayat Mutasyabihat dalam Tafsir Al-Kasysyaf. Al-

Mutsla, 2(1), 1–25. https://doi.org/10.46870/almutsla.v2i1.43 

Christopel Paino. (2025). hari Lingkungan Hidup 2025: Polusi Plastik Kian Penuhi Laut. Mongabay. 

https://mongabay.co.id/2025/06/05/hari-lingkungan-hidup-2025-polusi-plastik-kian-penuhi-laut/ 

Darmalaksana, W. (2022). Panduan Penulisan Skripsi dan Tugas Akhir (1st ed.). Fakultas Ushuluddin UIN Sunan 

Gunung Djati Bandung. 

Department of Economic and Social Affairs. (2023). Sustainable Development Goals. United Nations. 

https://sdgs.un.org/goals 

Fachruddin Mangunjaya. (2019). Menanam Sebelum Kiamat: Islam, Ekologi, dan Gerakan Lingkungan Hidup. Yayasan 

Pustaka Obor Indonesia. 

Fakruddin al-Razi, A. A. M. bin U. bin al-Hasan bin al-Husein al-Taimi. (1420). Mafātih al-Gaīb: Al-Tafsīr al-Kabīr. 

Dār Ihyā’ al-Turāts al-’Arabi. 

Firdaus, M. R., & Putra, M. (2024). Eksistensi Laut dalam Al-Qur’an: Analisis Tafsir Ilmiah. Journal Hub for 

Humanities and Social Science, 1(2), 232–253. https://doi.org/10.63847/zd8ttm19 

Hafiz, K., Wahyudin, D., & Suriani, E. (2024). Linguistic Arab Di Zaman Moderan: Perkembangan, Tantangan Dan 

Penerapannya Dalam Konteks Globalisasi. Social: Jurnal Inovasi Pendidikan IPS, 4(4), 550–557. 

https://doi.org/10.51878/social.v4i4.3790 

Haikal, F. (2025). Pendekatan Ma’na Cum Maghza Dalam Penafsiran Al-Qur’an: Telaah Pemikiran Prof. Sahiron 

Syamsuddin. Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research, 2(1). 

https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/article/view/357/121 

Haliza, N. (2024). Fenomena Laut Perspektif Al-Qur’an Dan Sains (Analisis Tafsir Ilmi Zaghlul Najjar). A 

Multidisciplinary Journal, 1(1), 113–129. 

Ibn ’Asyur, M. al-Thāhir. (1984). Al-Tahrīr wa al-Tanwīr. al-Dār al-Taunasiyah li al-Nasyr. 

Ibnu Manżūr. (1994). Lisān al-’Arab. Dār al-Ma’ārif. 

Jalāluddin al-Suyūthi. (2009). Al-Itqān Fī ’Ulūm Al-Qur’an (Vol. 1). Wizārah al-Syu’ūn al-Islamiyyah wa al-Awqāf 

wa al-Da’wah wa al-Irsyād. 

Kadir, S., Nuranisa, & Kamal. (2024). Filantropi Islam dalam Aksi: Transformasi Limbah Plastik di Kawasan 

Tempat Pembuangan Akhir Sampah di POI Panda Kawatuna Menjadi Sumberdaya Bernilai. Jurnal 

Kolaboratif Sains, 7(6), 2286–2306. https://doi.org/DOI:%252010.56338/jks.v7i6.5471 

L. Sholehuddin. (2021). Ekologi dan Kerusakan Lingkungan dalam Persepektif Al-Qur’an. Jurnal Al-Fanar, 4(2), 

113–134. https://doi.org/10.33511/alfanar.v4n2.113-134 

Mubarok, A. A. (2020). Sejarah Sosial-Politik Arab: Dari Hegemoni Romawi-Persia Hingga Kebangkitan Arab 

Islam. Nalar: Jurnal Peradaban dan Pemikiran Islam, 4(1), 64–76. https://doi.org/10.23971/njppi.v4i1.1879 

Muchamad Masykur, Z., Syamsun Niam, & Ngainum Naim. (2023). Scientia Seyyed Hossein Nasr Perspektif 

Filsafat Lingkungan dan Kontribusinya pada Pengembangan Kajian Ekologis. Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu 

Ushuluddin, 25(2), 166–183. https://dx.doi.org/10.22373/substantia.v25i2.20121 

Muhammad bin Ahmad al-Anșāri al-Qurtubi, A. A. (1963). Al-Jāmi’ Li Ahkām al-Qur’an (3rd ed.). Dar al-Kutub al-

Mishriyyah. 

Muhammad bin Jarir al-Thabari, A. J. (1978). Jāmi’ al-Bayān. Dar al-Tarbiyah wa al-Turats. 

Nurhayati, A., Ummah, Z. I., & Shobron, S. (2018). Kerusakan Lingkungan Dalam Al-Qur’an. Jurnal Suhuf, 30(02), 

194–220. 

Parid Ridwanuddin. (2023). Sampah Laut dan Tanggung Jawab Korporasi. Walhi: Wahana Lingkungan Hidup 

Indonesia. https://www.walhi.or.id/sampah-laut-dan-tanggung-jawab-korporasi 

Ramadani, N. S., Ismail, A. C., & Pradita, U. (2024). Pandangan Agama Islam dan Pengaruhnya Terhadap 

Kepedulian Lingkungan. Nusantara: Jurnal Pendidikan, Seni, Sains, dan Sosial Humaniora, 1(2), 1–125. 

Ridhoni, A., Bin Udar, M., Firdaus Bin Roziman, & Ahmad Mujahid. (2025). Tafsir Nusantara Q.S Ar-Rum Ayat 

41: Menyikapi Isu Sampah Di Banjarmasin. Mushaf Journal: Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Hadis, 5(2), 378–392. 

https://doi.org/10.46505/IJBI.2022.4110 

Rifzikka, S. A. (2024). Studi Analisis Tafsir Surah Ar-Rum Ayat 41 Tentang Kerusakan Lingkungan. Journal of 

Islamic Studies and Humanities, 9(2), 254–298. https://doi.org/10.21580/jish.v9i2.23659 



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur'an dan Tafsir 10, 2 (2026): 140-155 155 dari 155 

Zulfi Fadhlurrahman, Zaeni Anwar, Muhammad Ikbal Amsah, Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Nailul Khoiril Marom/Dari Konflik Menuju 

Penanganan Sampah Plastik: Ma’na Cum Maghza QS. Al-Rum 41 Tentang Kerusakan Laut 

Riyanto, E. W. (2011). Makna Kata al-Bahrain dalam al-Qur’an Dari Sudut Ilmu Pengetahuan (Studi Kemukjizatan Ilmiah 

al-Qur’an). Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

Rizkiyah, Z. A. & Dian Erwanto. (2023). Menghadapi Fenomena Kerusakan Di Muka Bumi (Kajian Lafadz Fasad 

Dalam Q.S Ar-Rum: 41). Mushaf Journal: Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Hadis, 3(2), 218–228. 

Rohman, A., Durachman, A. J. R., & Zulaiha, E. (2022). Menelisik Tafsir Al-Jâmi’ Li Ahkâm Al-Qurân Karya Al-

Qurthubi: Sumber, Corak dan Manhaj. Jurnal Kawakib, 3(2), 95–108. https://doi.org/10.24036/kwkib.v3i2.70 

Sahiron Syamsuddin, Abdul Muiz Amir, Muh. Muads Hasri, Reni Nur Aniroh, & Muhammad Irsad. (2020). 

Pendekatan Ma’na Cum Maghza atas al-Qur’an dan Hadis: Menjawab Problematika Sosial Keagamaan di Era 

Kontemporer (1st ed.). Lembaga Ladang Kata + Asosiasi Ilmu AlQuran & Tafsir se-Indonesia. 

Samer Hamdan. (2022). Syi’run ’an al-Bahr. Mawdhoo. https://mawdoo3.com/شعر_عن_البحر 

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an. Lentera Hati. 

Sutrisno, F. I. N., & Azmi, M. (2025). Eksploitasi Lingkungan dalam QS. Ar-Rum Ayat 41 (Studi Komparasi Tafsir 

Al-Azhar dan Al-Misbah). Mashahif: Journal of Qur’an and Hadith Studies, 5(1). https://urj.uin-

malang.ac.id/index.php/mashahif/article/view/14198 

Wahid, A. (2024). Tahir Ibnu Asyur Dan Manhajnya Dalam Penafsiran Al-Qur’an. Jurnal an-Nur, 13(2), 111–116. 

Wahyudin Darmalaksana. (2020). Metode Penelitian Kualitatif Studi Pustaka dan Studi Lapangan. UIN Sunan 

Gunung Djati Bandung. 

Wahyudin, G. D., & Afriansyah, A. (2020). Penanggulangan Pencemaran Sampah Plastik Di Laut Berdasarkan 

Hukum Internasional. Jurnal IUS Kajian Hukum dan Keadilan, 8(3), 529–550. 

https://doi.org/10.29303/ius.v8i3.773 

Wardana, G. A., & Azzahra, A. (2022). Pencemaran Laut (Kajian Ekosofi Dalam Pandangan Seyyed Hossein Nasr 

Dan Refleksinya Terhadap Strategi Penanggulangan Pencemaran Laut Di Indonesia). Prosiding Konferensi 

Integrasi Interkoneksi Islam dan Sains, 4, 43–48. 

Wartini, A. (2014). Corak Penafsiran M. Quraish Shihab Dalam Tafsir Al-Misbah. Hunafa: Jurnal Studia Islamika, 

11(1), 109. https://doi.org/10.24239/jsi.v11i1.343.109-126 

 

  

 

© 2026 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms 

and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY SA) license 

(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/). 

 


