Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir

ISSN: 2540-8461 (online)
ISSN: 2528-1054 (print)

Dari Konflik Menuju Penanganan Sampah Plastik: Ma‘na-cum-Maghza QS. Al-
Riim [30]: 41 Tentang Kerusakan Laut

Zulfi Fadhlurrahman?, Zaeni Anwar?, Muhammad Ikbal Amsah?, Tri Nurcahyani Sari Tanjung?,
Nailul Khoiril Marom?

1 Universitas PTIQ Jakarta; zulfifadhlurrahman@mbhs.ptig.ac.id

2 Universitas PTIQ Jakarta; zaenianwar@mhs.ptig.ac.id

3 Universitas PTIQ Jakarta; muhikbalamsah@mhs.ptig.ac.id

4 Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta; trinurcahyanisaritanjung@gmail.com
5 Universitas PTIQ Jakarta; nailulkhoirilmarom@mbhs.ptig.ac.id

* Correspondence: zulfifadhlurrahman@mbhs.ptiq.ac.id

Received: 10-11-2025 ; Accepted: 27-01-2026; Published: 31-01-2026

Abstract: The problem of plastic waste in the ocean is currently an important concern because of its
great impact on the environment and human life. This research departs from the concern that the
study of Qur'an interpretation is still rarely directly associated with modern environmental issues,
especially about marine pollution. The purpose of this research is to understand the message of QS.
Al-Riim [30]: 41 about damage at sea using ma‘nd-cum-maghza approach which emphasizes the meaning
and moral message of the verse in the contemporary context. This research uses a qualitative method
with a descriptive-analytical approach through a literature review, which explores various classical
and contemporary interpretations. The results of the study show that the verse not only talks about
the consequences of human actions in general, but also contains a moral message for humans to
maintain the balance of nature and not damage it, including the sea which is now polluted with plastic
waste. In conclusion, ma‘na-cum-maghza approach helps to relate the values of the Qur'an to today's
environmental issues in terms of environmental damage caused by plastic waste, so that the
interpretation becomes more relevant and solutive. Academically, this research contributes to the
development of a more contextual thematic interpretation and encourages ecological awareness in an
Islamic perspective.

Keywords: Ma'na cum Maghza; plastic waste; QS. Al-Riim [30]: 41

Abstrak: Masalah sampah plastik di laut saat ini menjadi perhatian penting karena dampaknya yang
besar terhadap lingkungan dan kehidupan manusia. Penelitian ini berangkat dari keprihatinan bahwa
kajian tafsir Al-Qur’an masih jarang dikaitkan langsung dengan isu lingkungan modern, khususnya
tentang kerusakan laut. Tujuan penelitian ini adalah memahami pesan QS. Al-Riim [30]: 41 tentang
kerusakan di laut dengan menggunakan pendekatan ma‘na-cum-maghzi yang menekankan makna
dan pesan moral ayat dalam konteks kekinian. Penelitian ini memakai metode kualitatif dengan
pendekatan deskriptif-analitis melalui kajian pustaka, yaitu menelusuri berbagai tafsir klasik dan
kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa ayat tersebut tidak hanya berbicara tentang
akibat perbuatan manusia secara umum, tetapi juga mengandung pesan moral agar manusia menjaga
keseimbangan alam dan tidak merusaknya, termasuk laut yang kini tercemar sampah plastik.
Kesimpulannya, pendekatan ma na-cum-maghza membantu mengaitkan nilai-nilai Al-Qur’an dengan
persoalan lingkungan masa kini dalam halnya kerusakan lingkungan akibat sampah plastik, sehingga
tafsir menjadi lebih relevan dan solutif. Secara akademik, penelitian ini memberikan kontribusi pada
pengembangan tafsir tematik yang lebih kontekstual serta mendorong kesadaran ekologis dalam
perspektif Islam.

Kata Kunci: Ma‘na-cum-Maghza; Sampah Plastik; QS. Al-Riim [30]: 41; Fasad fi Al-Bahr

DOI: 10.15575/al-bayan.v10i2.51927 https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/Al-Bayan


mailto:zulfifadhlurrahman@mhs.ptiq.ac.id
mailto:zaenianwar@mhs.ptiq.ac.id
mailto:muhikbalamsah@mhs.ptiq.ac.id
mailto:trinurcahyanisaritanjung@gmail.com
mailto:nailulkhoirilmarom@mhs.ptiq.ac.id

Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 140-155 141 dari 155

1. Pendahuluan

Interpretasi tentang kerusakan di bumi dan di laut dalam al-Qur’an sering kali dimaksudkan
dengan perbuatan manusia yang melampaui batas dalam hal ranah syariat (L. Sholehuddin, 2021).
Interpretasi awal tersebut yang mengindikasikan bahwa manusia bisa memanfaatkan laut dengan
ekploitasi lebih tanpa adanya pembaharuan berkelanjutan, berupa fenomena sampah plastik
(Nurhayati et al., 2018). Tingginya konsumsi plastik oleh masyarakat dunia berdampak kepada
lingkungan laut, diperkirakan 80% bagian dari limbah padat yang berada di laut adalah sampah plastik
(Wahyudin & Afriansyah, 2020). Menurut Wahana Lingkungan Hidup Indonesia (WALHI), dalam
konteks laut di Indonesia saat ini menghadapi ancaman besar dari tumpukan sampah, terutama yang
berasal dari daratan dan dominasi oleh plastic (Parid Ridwanuddin, 2023). Kementerian Kelautan dan
Perikanan juga menegaskan bahwa sampah plastik bukan hanya merusak pemandangan pantai, tetapi
memiliki dampak jauh lebih berbahaya. Plastik yang terbuang akan terurai menjadi mikroplastik,
masuk ke rantai makanan laut, dan akhirnya sampai ke tubuh manusia. Kini, partikel mikroplastik
bahkan ditemukan dalam garam, air minum, hingga darah manusia. Sementara itu, plastik yang tidak
terurai terus mengendap di dasar laut, menjadi ancaman jangka panjang bagi kehidupan biota laut dan
keseimbangan ekosistem (A Koswara, 2025).

Fenomena kerusakan laut akibat sampah plastik ini sebenarnya dapat dibaca sebagai bentuk
relevansi baru dari pesan Al-Qur’an tentang “fasdd fi al-Barr wa al-Bahr” (kerusakan di darat dan di
laut). Meski konteksnya berbeda, esensi peringatannya tetap sama bahwa segala bentuk kerusakan,
baik sosial maupun ekologis, berakar dari perilaku manusia yang tidak bertanggung jawab terhadap
amanah Tuhan. Para mufasir klasik pun telah menyinggung makna kerusakan di laut meskipun dalam
bentuk yang berbeda dengan kondisi masa kini. Ini dapat dibuktikan dengan penafsiran al-Thabari
term al-Bahr dalam QS. Al-Riim [30]:41, bahwa kerusakan di laut pada saat itu berupa penculikan kapal-
kapal di laut oleh para raja (Muhammad bin Jarir al-Thabari, 1978). Tidak hanya itu, kerusakan laut
pada mulanya juga dibuktikan oleh penafsiran al-Qurthubi dalam term al-Bahr yang ditandai dengan
berkurangnya curah air hujan (Muhammad bin Ahmad al-Ansari al-Qurtubi, 1963). Bahkan dalam
tafsir kontemporer pun, seperti al-Misbah, ia menafsirkan term al-Bahr dengan kekurangan hasil laut
dan sungai (Shihab, 2002). Dengan interpretasi yang telah disebutkan secara jelas di atas, maka kajian
ulang terhadap kerusakan laut pada term al-Bahr dalam QS. Al-Rim [30]: 41 perlu digagas kembali
guna menghadirkan relevansi dari tafsiran kerusakan laut tersebut dengan fenomena sampah plastik
yang ada di zaman sekarang ini.

Beberapa penelitian sebelumnya telah membahas persoalan sampah plastik di laut sebagai salah
satu faktor utama penyebab kerusakan lingkungan, seperti, pertama, Surni Kadir, et al., (2024) dalam
Jurnal Kolaboratif Sains Universitas Muhammadiyah Palu berjudul “Filantropi Islam dalam Aksi:
Transformasi Limbah Plastik di Kawasan TPA Poi Panda Kawatuna Menjadi Sumberdaya Bernilai” berfokus
pada praktik nyata pengelolaan limbah plastik dengan pendekatan filantropi Islam. Hasilnya
menunjukkan bahwa filantropi Islam dapat menjadi kekuatan transformatif yang menggabungkan
aspek teologi lingkungan, pemberdayaan sosial, dan keberlanjutan ekonomi. Pendekatan ini tidak
hanya menekan dampak ekologis limbah plastik tetapi juga memperkuat peran masyarakat dalam
pembangunan berkelanjutan berbasis nilai Islam (Kadir et al., 2024).

Kedua, penelitian Ahmad Ridhoni, et al., (2025) yang dimuat dalam Mushaf Journal UIN Antasari
Banjarmasin dengan judul “Tafsir Nusantara Q.S. Al-Rim [30] Ayat 41: Menyikapi Isu Sampah di
Banjarmasin” memperluas pembahasan ayat tersebut ke konteks lokal, yakni krisis sampah di Kota
Banjarmasin. penelitian ini mengkaji kata fasid sebagai simbol kerusakan fisik, moral, dan spiritual
akibat perbuatan manusia. Hasil penelitian menunjukkan bahwa persoalan sampah yang mencemari
daratan dan sungai merupakan manifestasi nyata dari fasad fi al-Barr wa al-Bahr di era modern (Ridhoni
et al., 2025).

Zulfi Fadhlurrahman, Zaeni Anwar, Muhammad Ikbal Amsah, Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Nailul Khoiril Marom/Dari Konflik Menuju
Penanganan Sampah Plastik: Ma'na Cum Maghza QS. Al-Rum 41 Tentang Kerusakan Laut



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 140-155 142 dari 155

Ketiga, penelitian Safira Azmy Rifzikka (2024) dalam Journal of Islamic Studies and Humanities UIN
Walisongo berjudul “Studi Analisis Tafsir Surah Al-Riim [30] Ayat 41 tentang Kerusakan Lingkungan”
menelaah relevansi ayat tersebut dengan krisis iklim global. Penelitian ini menegaskan bahwa istilah
fasad dalam ayat tersebut tidak hanya bermakna kerusakan sosial sebagaimana ditafsirkan ulama
klasik, melainkan juga kerusakan ekologis yang ditimbulkan oleh aktivitas manusia modern seperti
emisi karbon, eksploitasi sumber daya alam, dan degradasi ekosistem (Rifzikka, 2024).

Dari ketiga penelitian terdahulu terlihat adanya kesadaran kolektif bahwa persoalan lingkungan
bukan sekadar problem ekologis, melainkan juga persoalan teologis dan moral yang berakar dalam
ajaran Al-Qur’an. Meskipun demikian, masih terdapat kesenjangan penelitian yang belum mengkaji
secara mendalam pendekatan ma‘na-cum-maghzia pada QS.Al-Rim [30]: 41 dalam konteks konflik dan
penanganan sampah plastik di wilayah pesisir dan laut yang kini menjadi isu kiranya memang harus
diselesaikan. Berdasarkan hal tersebut penelitian ini tidak dimaksudkan untuk menegasikan khazanah
tafsir klasik maupun kontemporer yang telah ada, melainkan berupaya mengisi ruang analisis yang
belum mendapatkan perhatian khusus, yaitu eksplorasi makna term al-Bahr dengan pendekatan ma'nai-
cum-maghza serta relevansinya sebagai landasan etis-teologis dalam upaya pencegahan kerusakan laut
akibat sampah plastik.

Dengan interpretasi yang telah disebutkan secara jelas di atas, maka kajian ulang terhadap
kerusakan laut pada term al-Bahr dalam QS. Al-Riim [30]:41 perlu digagas kembali guna menghadirkan
relevansi dari tafsiran kerusakan laut tersebut dengan fenomena sampah plastik yang ada di zaman
sekarang ini. Kesenjangan inilah yang menegaskan pentingnya pembacaan baru terhadap ayat
tersebut, tidak hanya dari sisi linguistik dan teologis, tetapi juga dari relevansinya terhadap problem
ekologis kontemporer. Dalam konteks inilah, pendekatan ma‘na-cum-maghza menjadi sangat penting
digunakan sebagai kerangka analisis yang mampu menghubungkan makna teks Al-Qur’an dengan
realitas sosial dan ekologis masa kini.

Adapun pendekatan ma’nd-cum-maghza adalah pendekatan di mana seseorang menggali atau
merekonstruksi makna dan pesan utama historis, yakni makna (ma‘nd) dan pesan utama/signifikansi
(maghzd) yang mungkin dimaksud oleh pengarang teks atau dipahami oleh audiens historis, dan
kemudian mengembangkan signifikansi teks tersebut untuk konteks. Dengan demikian, ada tiga hal
penting yang seyogyanya dicari oleh seorang penafsir, yakni (1) makna historis (al-Ma'na al-Tarikhi),
(2) signifikansi fenomenal historis (al-Maghza al-Tarikhi), dan (3) signifikansi fenomenal dinamis (al-
Maghza al-Mutaharrik al-Mu’asir) untuk konteks ketika teks Al-Qur’an ditafsirkan (Sahiron Syamsuddin
et al., 2020, p. 8-9).

Berangkat dari uraian tersebut, penelitian ini kemudian merumuskan beberapa pertanyaan utama
yang hendak dijawab, yaitu pertama, apa yang dimaksud term al-Bahr. Kedua, bagaimana penafsiran
term al-Bahr dalam QS Al-Rim [30]: 41 menurut mufasir klasik dan kontemporer yang
mengindikasikan kerusakan laut. Ketiga, bagaimana analisis ma‘ni-cum-maghza dalam term al-Bahr
yang mengindikasikan kerusakan laut dan relevansinya dengan fenomena sampah plastik. Melalui
rumusan pertanyaan tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menemukan pemahaman baru yang tidak
hanya bersifat teoritis, tetapi juga dapat diterapkan secara nyata dalam menghadapi persoalan
lingkungan masa kini terutama pada penafsiran term al-Bahr dengan kacamata ma'na cum maghza yang
dalam kaitannya sampah plastik sebagai musabab kerusakan alam pada QS.Al-Riim [30]: 41.

Penelitian ini diharapkan dapat memberi kontribusi nyata dalam pengembangan tafsir
kontekstual yang berorientasi pada tindakan. Nilai-nilai Al-Qur’an tentang keseimbangan alam dan
tanggung jawab manusia sebagai khalifah di bumi perlu diwujudkan dalam bentuk kebijakan dan
keterlibatan masyarakat untuk menjaga laut dari ancaman sampah plastik. Dengan begitu, QS. Al-Riim
[30]: 41 dengan pendekatan ma‘na-cum-maghza tidak hanya dipahami sebagai pesan keagamaan, tetapi
juga sebagai dasar penting dalam membangun cara pandang Islam terhadap lingkungan yang nyata,
solutif, dan mampu menjawab persoalan kerusakan laut di masa sekarang.

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan menerapkan metode deskriptif-analitis
dengan jenis penelitian kepustakaan (library research) yang mana bukan berupa data angka-angka
(Darmalaksana, 2022). Data utama diperoleh dari karya-karya tafsir klasik dan kontemporer yang

Zulfi Fadhlurrahman, Zaeni Anwar, Muhammad Ikbal Amsah, Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Nailul Khoiril Marom/Dari Konflik Menuju
Penanganan Sampah Plastik: Ma'na Cum Maghza QS. Al-Rum 41 Tentang Kerusakan Laut



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 140-155 143 dari 155

relevan dengan objek kajian. Analisis dilakukan melalui pembacaan teks secara mendalam terhadap
ayat-ayat yang diteliti beserta penafsiran para mufasir untuk menyelidiki bagaimana penafsiran term
al-Bahr QS. Al-Rim [30]: 41 dalam lensa tafsir klasik dan kontemporer dengan pendekatan ma'na cum
maghza mengindikasikan sampah plastik sebagai interpretasi term fasid dan al-Bahr di masa sekarang
ini (Sahiron Syamsuddin et al.,, 2020). Penelitian ini melibatkan kajian sistematis terhadap sumber
primer dan sekunder (Wahyudin Darmalaksana, 2020). Data primer dalam penelitian ini yaitu al-
Qur’an. Adapun data sekunder berupa penelaahan terhadap term al-Bahr dalam lensa tafsir klasik dan
kontemporer dengan merujuk langsung ke Tafsir al-Kasysydf karya Zamakhsyari, tafsir al-Jami’ Li
Ahkam al-Qur’an karya al-Qurthubi, tafsir Mafatih al-Ghaib karya Fakhruddin al-Razi, tafsir al-Tahrir wa
al-Tanwir karya Ibnu ‘Asytr, dan tafsir al-Misbah karya Quraish Shihab, serta kitab-kitab mu’jam yang
mendukung pencarian terhadap al-Ma'na al-Tarikhi, al-Maghza al-Tarikhi, sekaligus al-Maghza al-
Mutaharrik al-Mu’asir, yang kemudian dilengkapi dengan literatur ilmiah, buku, dan artikel ilmiah
yang berkaitan dengan kasus sampah plastik, khazanah tafsir klasik dan kontemporer, dan pendekatan
ma’na-cum-maghza. Bagian penting dari penelitian ini juga didukung oleh literatur tentang kasus
sampah plastik dari beberapa sumber yang valid, seperti WALHI. Melalui metodologi ini, penelitian
ini bertujuan memberikan pemahaman yang komprehensif tentang term al-Bahr QS. Al-Ram [30] 41
dari lensa tafsir klasik dan kontemporer memberikan relevansi kasus kerusakan laut berupa sampah
plastik menuju penanganannya melalui pendekatan ma‘na-cum-maghza.

2. Penafsiran Term Al-Bahr menurut Para Mufassir

Penafsiran terhadap term al-Bahr dalam QS. Ar-Ram: 41 bukan hanya berhenti pada tataran
perdebatan bahasa, melainkan menjadi sebuah perjalanan intelektual yang merentang dalam sejarah
panjang pemikiran Islam. Pada perjalanan itu, para mufasir dari berbagai generasi menggoreskan
pandangan mereka tentang hubungan antara perbuatan manusia dan keseimbangan alam semesta
(Haliza, 2024). Untuk menangkap makna historis sekaligus pesan universal dari QS. Ar-Rim: 41, kajian
atas tafsir para mufasir menjadi langkah yang sangat mendasar. Pada bagian ini akan dijelaskan
bagaimana term al-Bahr dalam ayat tersebut dipahami oleh para mufasir, mulai dari periode klasik
hingga masa kontemporer. Upaya penelusuran ini dimaksudkan untuk menyingkap ma'na (makna
asli yang ditangkap oleh audiens pertama) sebagai pijakan awal, sekaligus menjadikannya jembatan
untuk menggali maghza (pesan dinamis) ayat dalam konteks krisis kerusakan laut di era modern.

Az-Zamakhsyari (w 538 H) dalam kitab tafsirnya yaitu al-Kasysyaf 'an Haqaiqi Ghawamidhi al-
Tanzil wa 'Uytn al-Aqawil fi Wujih al-Ta’wil, yang terkenal dengan corak tafsirnya yang sangat
menonjolkan aspek kebahasaan (balaghah) dan rasionalitas mu’tazilah (Banor, 2020), menafsirkan al-
Barr sebagai padang sahara atau pedalaman, dan al-Bahr sebagai kota-kota atau wilayah yang berada
di pesisir dan tepian sungai. Kerusakan (fasad) yang dimaksud olehnya adalah paceklik, kekeringan,
banyaknya wabah, kebakaran, dan tenggelam. Bagi Zamakhsyari, fasad di darat adalah akibat
kemaksiatan penduduk darat, dan fasad di laut adalah terhentinya hasil tangkapann, berkurangnya
keberkahan, bahkan perbuatan zalim seperti perampasan kapalakibat kemaksiatan penduduk pesisir
(al-Zamakhsyari, 1987). Penafsirannya cenderung literal-geografis, mengikat makna al-Bahr pada
habitat manusia yang berhubungan dengan air. Dari sini, nampak jelas bahwa Zamakhsyari
memperlihatkan elastisitas makna, dari makna literal “laut” bergeser pada metafora sosial-budaya,
sementara term fasad tidak hanya mencakup kerusakan fisik, melainkan juga kerusakan moral dan
spiritual.

Al-Qurtubi (w 167 H) dalam kitab tafsirnya al-Jami' Li Ahkam al-Qur'an, dikenal dengan corak
fikihnya (Rohman et al., 2022), menyajikan beragam riwayat dalam menafsirkan term fasad dan al-
Bahr. Menurutnya, makna fasad yang terjadi di bumi dan di laut adalah kesyirikan yang dilakukan
oleh manusia, dan itu merupakan bentuk kerusakan yang paling dahsyat. Al-Qurthubi menambahkan
bahwa makna fasad berarti kekeringan, berkurangnya tumbuhan dan musnahnya keberkahan.
Adapun tafsirannya dengan mengutip beberapa riwayat mengenai term al-Bahr, bermaksud kota-kota
di pinggir sungai (al-qura ma kana ‘ala syati nahrin) (Muhammad bin Ahmad al-Ansari al-Qurtubi,
1963). lajuga mengutip Riwayat yang mengindikasikan makna metafora dari term al-Barr dan al-Bahr,

Zulfi Fadhlurrahman, Zaeni Anwar, Muhammad Ikbal Amsah, Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Nailul Khoiril Marom/Dari Konflik Menuju
Penanganan Sampah Plastik: Ma'na Cum Maghza QS. Al-Rum 41 Tentang Kerusakan Laut



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 140-155 144 dari 155

menurutnya al-Barr yaitu interpretasi lisan dan al-Bahr yaitu al-Qalb (simbol hati) yang
mengisyaratkan sesuatu yang nampak pada lisan dan yang tersirat dalam hati.

Keragaman riwayat yang dikemukakan al-Qurtubi menunjukkan bahwa sejak era klasik, makna
al-Bahr telah dipahami secara elastis dan multidimensional. Term ini tidak hanya merujuk pada lautan
dalam pengertian fisik atau kawasan pemukiman yang bergantung pada air, tetapi juga dimaknai
secara metaforis-sufistik sebagai simbol dimensi batin manusia (al-Qalb), yang berelasi dengan aspek
lahir (al-Lisan) sebagaimana dikontraskan dengan term al-Barr. Pemaknaan yang berlapis ini
menegaskan bahwa al-Bahr dalam QS. Al-Rim [30]: 41 mengandung potensi makna ekologis sekaligus
etis-spiritual. Berdasarkan uraian tersebut, pemaknaan al-Bahr tidak bersifat tunggal dan statis,
melainkan terbuka untuk dikontekstualisasikan sesuai dengan problem kemanusiaan dan ekologis
yang dihadapi pada setiap zaman.

Fakhruddin al-Razi (w 1210 M) dalam kitab tafsirnya Mafatih al-Gaib: al-Tafsir al-Kabir, melalui
pendekatan filosofis-rasionalnya (Alam Tarlam, 2023), menampilkan spektrum penafsiran yang luas
terhadap ayat. Pada tataran literal, ia memahami al-Barr sebagai daratan dan al-Bahr sebagai lautan,
dengan bentuk kerusakannya berupa terjadinya paceklik di daratan serta bahaya pelayaran di lautan,
berkurangnya air, dan semua itu disebabkan oleh kesyikiran berbentuk ‘amali, bukan hanya syirik
qauli. Akan tetapi, konsisten dengan gaya penafsirannya yang sering melampaui makna lahiriah, Al-
Razi juga menunjukkan interpretasi alegoris. Dalam kerangka ini, al-Barr diposisikan sebagai
representasi lisan, sedangkan al-Bahr dimaknai sebagai simbol hati. Kerusakan lisan menurutnya
adalah kebohongan, sedangkan kerusakan hati berwujud keyakinan yang menyimpang (Fakruddin al-
Razi, 1420). la juga menjelaskan tafsir metaforis ini menunjukkan bahwa makna al-Bahr tidak terbatas
pada pengertian fisik semata, tetapi dapat pula ditarik ke ranah simbolis yang lebih esensial, sehingga
membuka ruang bagi perluasan horizon makna al-Qur’an.

Ibnu ‘Asyiir (w 1393 H) pengarang kitab tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir, seorang mufasir modernis
yang menekankan dimensi maqasid al-Syari‘ahserta relevansi sosial al-Qur’an, menghadirkan
penafsiran yang lebih luas dan universal (Wahid, 2024). Menurutnya, ungkapan al-Barr wa al-
Bahr merepresentasikan keseluruhan permukaan bumi (jami’ al-Ard), baik daratan maupun lautan
yang menjadi arena aktivitas manusia. Bentuk kerusakan yang dimaksud tidak terbatas pada bahaya
geografis, melainkan mencakup ketidakseimbangan sosial dan ekologis, seperti tindak perampokan di
darat, pembajakan di laut, hingga kerusakan lingkungan yang mengancam keberlangsungan hidup.
Menurutnya juga, kerusakan yang terjadi di alam ini semata-mata karena perbuatan manusia. la juga
menambahkan maksud kerusakan laut yaitu berkurangnya manfaat, seperti menipisnya populasi ikan,
mutiara, dan karang, serta banyaknya badai yang menghalangi perjalanan laut (Ibn “Asyur, 1984, p.
112). Kesimpulannya, Ibnu ‘ Asyiir mengalihkan fokus makna dari sekadar deskripsi geografis menuju
pemahaman yang meliputi seluruh biosfer yang dihuni dan dieksploitasi manusia.

Quraish Shihab sebagai pengarang kitab tafsir al-Misbah, mufasir modern dengan pendekatan
kebahasaanya yang detail dan analisis dalam konteks Indonesia kontemporer (Wartini, 2014), sebelum
menafsirkan term al-Barr dan al-Bahr, la membuka pembahasan dengan mengkaji term al-Fasad yang
bersumber dari pendapat al-Ashfahani yaitu keluarnya sesuatu dari keseimbangan, baik sedikit
maupun banyak (Al-Ashafahani, 1992). Shihab kemudian menafsirkan al-Barr wa al-Bahr secara
komprehensif sebagai seluruh lingkungan hidup manusia, yakni darat, laut, dan udara. Ia secara
eksplisit menghubungkan "perbuatan tangan manusia" dengan kemajuan teknologi dan industri yang
menghasilkan polusi dan ketidakseimbangan ekologis. Kerusakan di laut, menurutnya, dapat berupa
pencemaran yang mematikan ikan dan merusak ekosistem laut (Shihab, 2002, p. 79). Penafsiran ini
adalah jembatan paling memungkinkan antara teks Al-Qur'an dan krisis lingkungan modern, termasuk
masalah sampah plastik.

Dari paparan di atas, terlihat sebuah evolusi penafsiran term al-Bahr. Jika para mufasir klasik
(seperti Zamakhsyari dan Al-Qurtubi) cenderung memaknainya secara geografis (lautan, kota pesisir),
maka mufasir modern (seperti Ibnu Asyur dan Quraish Shihab) memaknainya secara ekologis dan
universal (seluruh planet) (Sutrisno & Azmi, 2025). Kerusakan (fasad) yang terbayang dalam benak
mereka adalah ancaman-ancaman eksistensial pada masanya, seperti kekeringan yang mematikan,

Zulfi Fadhlurrahman, Zaeni Anwar, Muhammad Ikbal Amsah, Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Nailul Khoiril Marom/Dari Konflik Menuju
Penanganan Sampah Plastik: Ma'na Cum Maghza QS. Al-Rum 41 Tentang Kerusakan Laut



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 140-155 145 dari 155

perompakan yang mengancam niaga, wabah penyakit, hingga paceklik yang melumpuhkan
kehidupan. Bahkan ketika Fakhruddin al-Razi menyelam ke kedalaman makna alegoris,
mengibaratkan al-Bahr sebagai hati manusia, ia tetap berbicara dalam koridor moralitas individu yang
berdampak pada tatanan sosial yang terlihat (Fakruddin al-Razi, 1420, p. 105).

Tokoh Mufassir Penafsiran QS. Al-Riim [30]: 41
Kerusakan (fasad) menurut al-Zamaksyari yaitu
Al-Zamakhsyari paceklik, kekeringan, banyaknya wabah,

kebakaran, dan tenggelam.

Fasad yang terjadi di bumi dan di laut adalah
kesyirikan yang dilakukan oleh manusia, dan itu
merupakan bentuk kerusakan yang paling
dahsyat. Al-Qurhubi menambahkan fasad berarti
kekeringan, berkurangnya tumbuhan dan
musnahnya keberkahan.

Kerusakan berupa terjadinya paceklik di daratan
serta bahaya pelayaran di lautan, berkurangnya

Al-Qurthubi

air, dan semua itu disebabkan oleh kesyikiran

berbentuk ‘amali, bukan hanya syirik gauli. Al-

Razi juga menunjukkan interpretasi alegoris.
Al-Razi Dalam kerangka ini, al-Barr diposisikan sebagai
representasi lisan, sedangkan al-Bahr dimaknai
sebagai  simbol hati. Kerusakan lisan
menurutnya adalah kebohongan, sedangkan
kerusakan hati berwujud keyakinan yang
menyimpang.
Kerusakan laut yaitu berkurangnya manfaat,
seperti menipisnya populasi ikan, mutiara, dan

T Asyur karang, serta banyaknya badai yang
menghalangi perjalanan laut.
Menghubungkan "perbuatan tangan manusia"
dengan kemajuan teknologi dan industri yang
hasil lusi . .
Quraish Shihab menghasilkan polusi dan ketidakseimbangan

ekologis. Kerusakan di laut, menurutnya, dapat
berupa pencemaran yang mematikan ikan dan
merusak ekosistem laut.!

Tabel 1 Tafsiran para Mufassir terhadap QS. Al-Rim [30]:41.

Namun, seiring cakrawala pengetahuan manusia meluas, medan penafsiran pun ikut
membentang. Para mufasir era modern, seperti Ibnu Asyur dari Tunisia dan M. Quraish Shihab dari
Indonesia, melakukan sebuah pergeseran paradigma yang fundamental. Mereka tidak lagi melihat al-
barr  wa al-Bahr sebatas entitas geografis yang terpisah, melainkan sebagai sebuah
ungkapan majaz yang mencakup keseluruhan biosfer seluruh daratan, lautan, bahkan ruang udara
sebagai satu ekosistem global yang terintegrasi. Di sinilah pendekatan ma’na-cum-maghza akan
menemukan relevansinya yang paling memungkinkan. Jika ma’nd atau makna historis ayat ini adalah
tentang ancaman-ancaman yang dipahami oleh masyarakat Arab abad ke-7, maka maghza atau
signifikansi moral dinamisnya kini berbicara langsung kepada masyarakat abad ke-21.

3. Pemaknaan Term al-Bahr QS. Al-Riim [30] melalui Kacamata Ma’na Cum Maghza

Al-Ma'na al-Tarikhi: Mengidentifikasi Asal Usul Term al-Bahr

Zulfi Fadhlurrahman, Zaeni Anwar, Muhammad Ikbal Amsah, Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Nailul Khoiril Marom/Dari Konflik Menuju
Penanganan Sampah Plastik: Ma'na Cum Maghza QS. Al-Rum 41 Tentang Kerusakan Laut



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 140-155 146 dari 155

Dalam menelaah ayat-ayat Al-Qur’an yang berhubungan dengan kelautan, penentuan makna
dasar dari istilah al-Bahr menjadi langkah penting pertama. Berdasarkan penjelasan kamus-kamus
Arab Kklasik, khususnya Lisan al-’Arab karya Ibnu Manzir, al-Bahr pada dasarnya diartikan sebagai
hamparan air yang sangat luas dan melimpah. Ibnu Manziir menegaskan bahwa pengertian ini bersifat
menyeluruh, meliputi perairan asin (milh) seperti samudra, maupun perairan tawar (‘adzb) seperti
sungai besar dan danau. Berangkat dari yang hal itu, makna awal al-Bahr tidak terbatas pada laut
semata, tetapi mencakup semua kumpulan air berukuran besar, yang secara langsung berlawanan
dengan istilah al-Barr atau daratan (Ibnu Manziir, 1994). Maka, melihat penjelasan di atas, kosa kata ini
menegaskan bahwa konsep inti yang terkandung dalam term al-Bahr bukan pada kadar garamnya,
melainkan pada dimensi skala, kelimpahan, dan keluasannya (Bahruddin, 2023).

Kajian linguistik yang lebih mendalam menunjukkan bahwa istilah al-bahr berakar dari tiga huruf
dasar (ba’-ha’-ra’), yang mengandung makna pokok "membelah" atau "merobek" (syagqa). Dari sini
tersirat pemahaman filosofis bahwa laut pada dasarnya adalah "belahan" atau "bukaan" besar di
permukaan bumi yang dipenuhi air. Akar makna ini juga tampak dalam turunan katanya,
seperti bahirah, yakni unta betina yang telinganya dibelah sebagai tanda persembahan bagi berhala
dalam tradisi Arab pra-Islam, sebuah praktik yang kemudian dikritisi Al-Qur’an dalam QS.al-Ma’dah:
103. Hubungan makna antara "laut" dan "belahan" ini merefleksikan cara pandang orang Arab sejak
dahulu, yang melihat laut sebagai ruang luas dan terbuka (Ibnu Manzir, 1994).

Al-Raghib al-Asfahani dalam Mufradat fi Gharib al-Qur’an, kamus yang berfokus pada kosakata Al-
Qur’an, memberikan penjelasan yang lebih rinci. Menurutnya, makna dasar al-Bahr mencakup setiap
hamparan air yang luas. Namun, dalam penggunaan sehari-hari (al-‘Urf al-’Amm), istilah ini lebih
sering dipahami secara khusus sebagai perairan asin. Perbedaan antara makna asal yang bersifat
umum dan makna kebiasaan yang lebih spesifik ini memiliki signifikansi penting dalam penafsiran
ayat-ayat Al-Qur’an. Penjelasan tersebut juga membantu memahami mengapa dalam banyak konteks
Al-Qur’an, kata al-Bahr secara spontan dipersepsikan sebagai lautan, meskipun secara etimologis
jangkauannya lebih luas (Al-Ashafahani, 1992). Pengakuan al-Asfahani terhadap peran al-‘Urf
(kebiasaan atau konvensi sosial dalam bahasa) memiliki pengaruh besar, sebab hal itu menunjukkan
bahwa pemahaman terhadap al-Qur’an tidak semata bergantung pada makna etimologis yang baku,
tetapi juga mempertimbangkan realitas penggunaan bahasa tersebut (Hafiz et al., 2024).

Penjelasan tersebut memperlihatkan adanya keragaman pandangan di kalangan ulama bahasa
Arab klasik mengenai makna asal kata al-Bahr. Sebagian tokoh, seperti Naftaweh dan al-Amawsi,
berpendapat bahwa istilah ini pada awalnya dipakai secara khusus untuk menyebut air asin,
sedangkan penggunaannya bagi air tawar hanyalah bentuk perluasan makna karena keberadaannya
yang berdampingan dengan laut asin, sebagaimana tercermin dalam QS. al-Furqan: 53. Seiring
perkembangan, makna al-Bahr juga mengalami pelebaran secara semantik, bahkan dipakai secara
metaforis, misalnya untuk menyebut awan yang mengandung banyak air dengan istilah banat bahr.
Kendati demikian, terdapat pula perdebatan filologis karena sebagian ulama menilai ungkapan
tersebut sebagai hasil tashif (kesalahan penyalinan), yang seharusnya berbunyi banat bahar atau banat
mahar. Hal ini menunjukkan bahwa makna al-Bahr tidaklah statis, melainkan berkembang; dari
pengertian asli yang terbatas pada laut asin, meluas ke air tawar melalui konteks Al-Qur’an, hingga
merambah pada pemakaian metaforis untuk objek lain seperti awan (Al-Ashafahani, 1992).

Makna al-Bahr pun diperkaya dengan keterangan dari Kamus al-’Ayn karya al-Khalil bin Ahmad
al-Farahidhi, bahwa term al-Bahr (laut) dipaparkan dari sisi etimologinya, dikaitkan dengan makna
dasarnya yaitu keluasan dan kelapangan. Dari segi morfologi, tampak adanya proses derivasi melalui
bentuk kata kerja istabhara (mendalami) dan tabahhara (meluaskan pandangan), yang mencerminkan
kekayaan Bahasa Arab dalam menghasilkan variasi makna dari satu akar kata (al-Farahidhi, 2003).
Selain itu, al-Farahidhi dalam menjelaskan term al-Bahr memanfaatkan pendekatan retorika, dengan
menguraikan term al-Bahr bukan hanya secara harfiah sebagai laut, tetapi juga secara majazi sebagai
simbol keluasan ilmu dan pandangan (Azis et al., 2025). Perluasan makna semacam ini menunjukkan
kelenturan semantik dalam Bahasa Arab, yang memberi ruang bagi sebuah kata untuk bergeser dari
makna nyata yang konkret menuju makna kiasan yang lebih luas dan abstrak.

Zulfi Fadhlurrahman, Zaeni Anwar, Muhammad Ikbal Amsah, Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Nailul Khoiril Marom/Dari Konflik Menuju
Penanganan Sampah Plastik: Ma'na Cum Maghza QS. Al-Rum 41 Tentang Kerusakan Laut



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 140-155 147 dari 155

Untuk memahami kedudukan al-Bahr dalam medan semantik Al-Qur’an, perlu dilakukan
perbandingan dengan istilah lain yang juga berkaitan dengan air. Kata al-Nahr digunakan al-Qur’an
untuk menyebut sungai yang mengalir, yang ukurannya lebih kecil serta memiliki sifat dinamis yang
berbeda dari laut (al-Bahr) (Riyanto, 2011). Selain itu, ada pula istilah al-Yamm yang juga berarti laut
atau perairan luas, namun pemakaiannya di dalam al-Qur’an lebih terbatas dan biasanya muncul
dalam konteks naratif yang dramatis, seperti peristiwa Nabi Musa ketika laut terbelah atau kisah Nabi
Yunus saat ditelan ikan dalam QS. Taha:39 (Firdaus & Putra, 2024). Jika al-Yamm lebih kental nuansa
kisahnya, maka al-Bahr memiliki cakupan makna yang lebih umum dan lebih sering digunakan untuk
menggambarkan fenomena laut sebagai salah satu ciptaan Allah yang menyimpan tanda-tanda
kebesaran-Nya.

Akhirnya, dari akar makna “keluasan” dan “kedalaman,” istilah al-Bahr berkembang hingga
memiliki makna metaforis (majaz). Seseorang yang memiliki keluasan dan kedalaman ilmu disebut
sedang melakukan tabahhur dalam ilmunya, bahkan ia sendiri kerap disimbolkan sebagai bahr al-
‘Ulim (lautan ilmu). Hal serupa berlaku pada sifat kedermawanan yang tak terbatas, yang sering
digambarkan dengan metafora laut. Dengan memahami seluruh lapisan makna al-bahr mulai dari
makna leksikal, etimologis, pemakaiannya dalam konteks Al-Qur’an, hingga makna kiasannya, kita
memperoleh pijakan yang kuat untuk menelusuri lebih jauh pesan-pesan ekologis maupun teologis
yang terkandung dalam ayat-ayat yang berbicara tentang kelautan. Yang nantinya direlevansikan
melalui pendekatan ma’na cum maghza dalam penanganan kerusakan laut khusunya sampah plastik.

Analisis Intratekstualitas

Pada tahapan penelusuran intratektualitas, peneliti mengurai ayat-ayat al-Qur’an yang memiliki
keterkaitan terhadap makna kata dalam QS. Al-Riim [30]: 41 sebagaimana yang telah disebutkan pada
fragmen diatas. Penggunaan kata kunci yang hendak ditelusuri secara intratekstual bertujuan untuk
mempertajam hasil pemaknaan dari linguistik teks yaitu term al-Fasad dan al-Bahr dengan segala
derivasinya.

No Potongan Ayat Nama Surat Status Surat ~ Konteks Ayat
e gy g 4 sedl @b Al-Rim: 41 Makkiyah Perbuatan manusia menjadi
1 o i sebab kerusakan di daratan
’ dan di laut.

Al-Baqarah: 30 Madaniyyah Bentuk sanggahan malaikat

5 iy g Al o \gab s 16 terhadap penciptaan manusia
A yang akan membuat
kerusakan.
. B v Al-Baqarah: Madaniyyah Bentuk kerusakan yang
P .;s 'u‘ﬂ\ [ G130
2 e 2 /«.% ‘sw 35 155 205 diperbuat oleh orang orang
3 Jodly 3 g munafik  setelah  mereka
berpaling dari orang yang
ditipunya.
068 op Sl s & & wg Al-Maidah: 32 Madaniyyah Indikator berbuat kerusakan
R T di bumi sama dengan seakan-
4 21 8 S § e o LS
el j w‘-’ﬂ" . akan membunuh semua
ad 0 a8 G0 manusia.
S b s s G Al-Maidah: 33 ~ Madaniyyah Bentuk-bentuk balasan bagi
5 Crdlpany A 03y Gpdl 19 orang-orang yang berbuat

315k O 13le @31 3 03and) kerusakan di bumi.

Zulfi Fadhlurrahman, Zaeni Anwar, Muhammad Ikbal Amsah, Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Nailul Khoiril Marom/Dari Konflik Menuju
Penanganan Sampah Plastik: Ma'na Cum Maghza QS. Al-Rum 41 Tentang Kerusakan Laut



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 140-155 148 dari 155

5 T3 gl el 51 15
25 e 5 5 s
Al-Baqarah: 11 Madaniyyah ~ Peringatan  untuk  tidak
:;,39\ ) \3:\_:,23 N v’g o 1313 berbuat kerusakan di bumi.
6 / Padahal hal itu bentuk tipuan

kaum munafik kepada kaum
Muslimin.2

Tabel 2 Analisis Intratekstual Term al-Fasad, analisis tertib nuzul merujuk pada kitab Al-Itqan F1
Ulum al-Qur’an (Jalaluddin al-Suytthi, 2009, h. 25).

Pemaknaan term al-Fasid jika dilihat dari derivasinya tidak memiliki perbedaan makna yang
sangat signifikan dan terlebih setelah meninjau dari sisi tertib nuzul nya. Namun secara general
berdasarkan hasil intratek dari data diatas maka pemahamannya berupa perbuatan merusak dan
bentuk kerusakan yang mayoritas terdapat dalam ayat-ayat diatas terjadi di bumi.

No Potongan Ayat Nama Surat Status Surat ~ Konteks Ayat
Al-Tar: 6 Makkiyah Lautan yang dipanaskan
sl sl terdapat api di dalamnya,
1 / / yang jika dilepaskan akan

menenggelamkan semua yang
ada di atas bumi.

Sde 1ia 3l &r ‘_;..U\ 33 Al-Furqan:53  Makkiyah Tanda kekuasan Allah
5 ac i CL‘ ag & membiarkan dua air laut
berdampingan dengan rasa
yang berbeda.
Al-Ntr: 40 Madaniyyah Perumpamaan bagi amal

TP ST orang-orang kafir dengan

o U; = ‘} ﬁ < %Kj/‘ kegelapan yang hitam kelam

3 Sl 0838 A i e yang berlapis-lapis
sebagaimana kelamnya
suasana di laut yang dalam di
malam hari.

Al-Rahman: 19  Madaniyyah Tanda kekuasan Allah

:,‘w..b u-’;’“" zp membiarkan dua air laut
4 berdampingan dengan rasa
yang berbeda yaitu asin dan

tawar.?

Tabel 3 Analisis Intratekstualitas Term al-Bahr, analisis tertib nuzul merujuk pada kitab Al-Itgan F1
Ulim al-Qur’an (Jalaluddin al-Suytthi, 2009, h. 25-26)

Dapat dilihat dari data diatas bahwa pemaknaan al-Bahr yang dilihat dari derivasinya tidak
memiliki perbedaan makna yang signifikan. Terdapat perbedaan makna pada konteks ayat, seperti
suasana laut, air laut, dan isi lautan.

Analisis Intertekstualitas

Zulfi Fadhlurrahman, Zaeni Anwar, Muhammad Ikbal Amsah, Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Nailul Khoiril Marom/Dari Konflik Menuju
Penanganan Sampah Plastik: Ma'na Cum Maghza QS. Al-Rum 41 Tentang Kerusakan Laut



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 140-155 149 dari 155

Pada analisis intertekstual, kata kunci dianalisa dan digali pemaknaannya dengan menggunakan
teks lain yang memiliki peran penting baik dari kesamaan posisi, atau bahkan posisinya yang
sebagai tafsiran al-Qur’an berupa syair Arab karena dalam hadis Nabi penulis tidak menemukan
secara eksplisit hadis yang mengindikasikan term al-Fasiad fi al-Bahr. Analisa intertekstual ini
implikasikan dengan tujuan untuk menguraikan makna kata serta mengungkapkan pemaknaan
guna meluaskan cakupan dalam pemaknaan suatu kata dan pengungkapan konteksnya dengan
menginterpretasikan dengan adanya kerelevanan pada konteks yang terdapat di era modern.
Beberapa kata kunci yang ditelusuri lebih lanjut dan mendalam pada tahap ini berupa, al-Fasid
dan al-Bahr.

3 g oo GUST1 323 ... 3l a3 K St &y
ek a5 ke 3 (b 145 o i
I 06 bl 23 L oy 60 by ol

Hubungan antara syair tersebut dengan term al-Fasid dapat dilihat dari beberapa aspek. Pertama,
syair ini menggambarkan kondisi kerusakan sosial dan moral yang semakin nyata dari waktu ke
waktu, seolah-olah telah menjadi fenomena yang terus berulang tanpa adanya upaya penanggulangan
yang serius. Penyair mempertanyakan secara retoris kapan negeri Kinanah (Mesir) yang dalam syair
ini akan terbebas dan disucikan dari berbagai bentuk penyimpangan dan praktik koruptif yang
menggerogoti sendi-sendi kehidupan berbangsa. Kedua, teks ini mengkritik lambannya proses
reformasi yang dilakukan oleh para pemegang kekuasaan. Upaya perbaikan karena kerusakan
digambarkan berjalan tertatih dan tidak terarah, bahkan sering kali menemui kegagalan, yang
menunjukkan lemahnya visi, komitmen, dan kesungguhan pemerintah dalam melaksanakan
perubahan yang substansial. Dari syair tersebut, bisa disimpulkan term al-Fasid pada syair tersebut
mengindikasikan bentuk kerusakan yang bersifat kerusakan tata kelola pemerintahan berupa
kerusakan sosial dan moral (Abi al-Hamd al-Kuwayyis al-Hamadani, 2008).

Eigaly digal el 3 M ) LS5 Y
gew Il Y ad | W d &5 Y

Hubungan antara syair tersebut dengan term al-Bahr dalam dua aspek. Pertama, kerangka
ekokritik sebagai refleksi atas relasi manusia dengan alam, khususnya laut sebagai ruang kehidupan
yang semakin terancam. Gambaran laut yang penuh ketakutan dan gelombang tidak hanya
merepresentasikan ketakutan eksistensial manusia, tetapi juga dapat dimaknai sebagai citra alam yang
telah kehilangan keseimbangannya akibat intervensi dan eksploitasi manusia. Laut yang semula
menjadi sumber kehidupan, perdagangan, dan peradaban, berubah menjadi ruang yang berbahaya
karena kerusakan ekologis yang terus berlangsung. Kedua, Keengganan subjek diksi syair untuk
“mengendarai laut” mencerminkan meningkatnya kesadaran akan risiko lingkungan yang dihadapi
manusia modern, seperti pencemaran, kerusakan terumbu karang, penangkapan ikan berlebihan, serta
perubahan iklim yang memicu badai dan gelombang ekstrem. Dalam konteks ini, laut tidak lagi
dipersepsi sebagai medan peluang, melainkan sebagai ruang krisis yang mengancam keselamatan dan
keberlanjutan hidup manusia sendiri (Samer Hamdan, 2022).

Al-Maghza al-Tarikhi: Analisis Historis Mikro dan Makro QS. Al-Riim [30]: 41

Surah Al-Riim [30] merupakan salah satu surah Makkiyah yang diturunkan pada fase akhir
dakwah Nabi Muhammad saw. Dalam literatur tafsir klasik, tidak ditemukan riwayat sabab al-Nuzul
yang secara khusus dan tegas terkait dengan ayat ke-41 dari Surat Al-Rim [30]. Imam As-Suyuthi
dalam Lubab al-Nugiil menegaskan bahwa ketiadaan riwayat tersebut menunjukkan bahwa ayat ini
diturunkan sebagai sebuah kaidah umum atau pernyataan ilahi yang bersifat menyeluruh,
menggambarkan fenomena yang memang sudah diketahui masyarakat pada masanya (al-Suytthi,
2002, p. 201). Meski demikian, untuk menyingkap konteks mikro dari ayat ini, tetap perlu

Zulfi Fadhlurrahman, Zaeni Anwar, Muhammad Ikbal Amsah, Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Nailul Khoiril Marom/Dari Konflik Menuju
Penanganan Sampah Plastik: Ma'na Cum Maghza QS. Al-Rum 41 Tentang Kerusakan Laut



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 140-155 150 dari 155

mengaitkannya dengan sabab al-Nuzul yang melatarbelakangi turunnya surat Al-Riim [30] secara
keseluruhan. Para mufasir besar seperti At-Tabari dalam Jami’ al-Bayian menjelaskan bahwa permulaan
surat ini berkaitan erat dengan peristiwa kekalahan Kekaisaran Romawi (Bizantium) yang beragama
Nasrani dari kekuatan Persia yang menganut agama Majusi (Muhammad bin Jarir al-Thabari, 1978, p.
126).

Makna historis yang dimaksudkan pada saat itu yaitu peperangan antara Romawi dan Persia,
dunia tengah dilanda konflik berkepanjangan antara Kekaisaran Bizantium dan Persia Sasaniyah.
Sebagaimana dicatat dalam kajian-kajian sejarah modern mengenai Abad Kuno Akhir, peperangan ini
melumpuhkan hampir seluruh kawasan Timur dekat rute-rute kafilah darat (al-Barr) yang melewati
Suriah dan Irak berubah menjadi arena pertempuran, sementara jalur perdagangan maritim (al-Bahr)
di Laut Merah dan Teluk Persia kehilangan keamanan dan stabilitasnya (Mubarok, 2020). Dengan
ketergantungan hidup pada perdagangan lintas benua, masyarakat Mekkah merasa bahwa sebab
peperangan tersebut yang mengakibatkan kerusakan di darat dan di laut bukan sekadar berita,
melainkan ancaman langsung terhadap stabilitas ekonomi dan kelangsungan hidup mereka (Rizkiyah
& Dian Erwanto, 2023).

Ayat ini dapat dipahami sebagai bentuk kritik tajam terhadap struktur sosial Mekah pra-Islam.
Para mufasir, seperti Ibnu ‘Asyir dalam al-Tahrir wa al-Tanwir, menafsirkan fasid dalam kaitannya
dengan praktik kezaliman, kesyirikan, serta ketidakadilan sosial. Sistem ekonomi yang bersifat
eksploitatif yang mengakibatkan terputusnya jalur perjalanan di darat dan di laut, mundurnya
keberlangsungan perdagangan, berkurangnya bahan makanan pokok di Mekkah dan Hijaz,
penindasan terhadap kelompok lemah, dan arogansi kaum elit Quraisy merupakan wujud nyata dari
kerusakan moral melahirkan kerusakan fisik maupun sosial yang lebih luas (Ibn’Asyur, 1984, p. 112).
Maka dari itu, ayat ini menegaskan adanya keterkaitan kerusakan moral (fasid akhlag) dengan
kerusakan alam (fasad fi al-Barr wa al-Bahr).

Al-Maghza al-Mutaharrik al-Mu’dsir (Pesan Utama dan Signifikansi Fenomenal Dinamis)

Setelah membahas bagaimana pembicaraan terkait maghza tarikhi term al-Bahr QS. Al-Rim [30]:
41, Langkah final dan paling krusial dalam metodologi ma‘nd-cum-maghzi adalah melampaui makna
historis (ma’na) untuk menangkap signifikansi dinamisnya (maghza) di masa kini. Maghza al-Mutaharrik
al-Mu’ashir atau lebih dikenal dengan signifikansi fenomenal dinamis mengacu pada al-Qur’an
sebagaimana dipahami, ditafsirkan, dan diimplementasikan sesuai dengan perkembangan zaman
pada saat proses penafsiran berlangsung (Haikal, 2025). Proses ini, yang disebut Sahiron Syamsuddin
bukanlah tindakan menafsirkan secara bebas, melainkan sebuah penyeberangan intelektual yang
disiplin. Ia berangkat dari prinsip moral universal yang terkandung dalam makna asal, untuk
kemudian melihat bagaimana prinsip tersebut termanifestasi dalam realitas kontemporer yang
dihadapi oleh masyarakat saat ini (Sahiron Syamsuddin et al., 2020, p. 18). Ini adalah upaya untuk
merelevansikan pesan term al-Bahr QS. Al-Rim [30] di tengah kerusakan ekologis abad ke-21 ini.

Analisis historis, QS. Al-Riim [30]: 41 mengartikulasikan sebuah prinsip fundamental, yakni
prinsip kausalitas teo-ekologis. Prinsip ini menegaskan bahwa kerusakan alam bukanlah peristiwa
kebetulan, melainkan merupakan manifestasi fisik dari krisis moral manusia, sifat-sifat seperti
keserakahan mendorong eksploitasi sumber daya tanpa batas, sementara kesombongan menuntun
pada pengabaian terhadap keseimbangan alam yang telah ditetapkan Tuhan (Abidin & Muhammad,
2020). Bukti untuk kausalitas ini ditemukan secara eksplisit dalam frasa ‘bima kasabat aydi an-
nas’ (akibat perbuatan tangan manusia), yang secara tegas menempatkan agensi dan tanggung jawab
atas kerusakan ekosistem pada perilaku kolektif manusia. Oleh karena itu, ini menjadi benang merah
yang relevan menghubungkan pesan Al-Qur’an pada abad ke-7 dengan krisis kontemporer seperti
kerusakan laut akibat sampah plastik, yang dalam perspektif ini dilihat bukan lagi sebagai isu teknis
semata, melainkan sebagai gejala nyata dari krisis spiritual yang diperingatkan oleh ayat tersebut
(Ramadani et al., 2024).

QS. Al-Riim: 41 merupakan salah satu ayat yang sarat dengan dimensi sosial, spiritual, dan moral.
Melalui diksi bahwa kerusakan yang terjadi di darat dan di laut adalah sebab perbuatan manusia. Ayat

Zulfi Fadhlurrahman, Zaeni Anwar, Muhammad Ikbal Amsah, Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Nailul Khoiril Marom/Dari Konflik Menuju
Penanganan Sampah Plastik: Ma'na Cum Maghza QS. Al-Rum 41 Tentang Kerusakan Laut



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 140-155 151 dari 155

ini tidak hanya berbicara mengenai bentuk kerusakan di darat dan di laut disebabkan kerusakan
spiritual umat terdahulu, melainkan juga menghadirkan pesan universal yang tetap relevan
dalam  konteks kontemporer. Apabila dianalisis dengan pendekatan al-maghza al-Mutaharrik al-
Mu’dsir, makna dinamis ayat ini dapat ditarik keluar dari konteks sejarahnya untuk diproyeksikan
pada situasi sosial modern, termasuk pada problem kerusakan laut yang masih menjadi tantangan
besar di Indonesia.

Kerusakan laut ini dapat ditinjau dari kerangka ekosofi Sayyed Hossein Nasr (Muchamad
Masykur et al., 2023) yang digagas berasal dari tokoh Arne Naess. Menurut Arne Naess, ekosofi adalah
istilah filsafat yang mengindikasikan kearifan mengatur hidup yang selaras dengan alam. Lebih lanjut
dikenal dengan filsafat lingkungan yang merupakan kebalikan dari pandangan antroposentrisme yang
menempatkan manusia sebagai pusat dari seluruh kepentingan dan memisahkannya dari kesatuan
ekosistem alam. Cara pandang ini menyebabkan alam terabaikan dan rentan mengalami pencemaran.
Pada akhirnya, kerusakan ekologis tersebut justru berdampak kembali kepada manusia sendiri
(Wardana & Azzahra, 2022) (Anas Machmud Andy, 2025).

Menurut Nasr, kerusakan lingkungan berakar pada cara pandang manusia modern yang
memisahkan realitas alam dari hakikat Ilahi sebagai pusat eksistensi. Alam kemudian diperlakukan
sekadar sebagai objek yang tidak memiliki nilai intrinsik. Atas dasar itu, Nasr mengajukan
konsep Scientia Sacra, yang di dalamnya mencakup gagasan resakralisasi alam semesta (resacralization
of nature). Konsep ini dimaksudkan sebagai upaya untuk merekonstruksi cara pandang manusia
modern terhadap alam, yang mengalami degradasi sejak era Renaisans dan Revolusi Industri
(Muchamad Masykur et al., 2023). Hal ini sesuai dengan tafsir fasad fi al-Bahr dengan berbagai
bentuknya dikarenakan kerusakan spiritual manusia yang menganggap alam hanya sebagai objek
ekploitasi.

Konsep ekosofi yang digagas Nasr menempatkan Tuhan sebagai poros utama. Yang dimaksud
dengan poros tersebut ialah Tuhan sebagai asal sekaligus tujuan, tempat berangkat dan tempat
kembali, serta sebagai awal dan akhir dari segala sesuatu. Tuhan dipahami sebagai sebab pertama (al-
Muharrik al-Awwal) yang melahirkan keberadaan seluruh realitas selain Diri-Nya, termasuk alam dan
manusia. Dari ekosofi Nasr dalam term fasad fi al-Bahr menekankan pentingnya harmonisasi hubungan
manusia dengan seluruh entitas di bumi, khususnya alam. Harmonisasi ini mencakup relasi manusia
dengan Allah (hablun min Allah), relasi antar sesama manusia (hablun min al-nds), serta relasi manusia
dengan alam (hablun min al-‘alam). Dalam perspektif Islam, peran dan tanggung jawab manusia seperti
ini dikenal dengan konsep khalifah, yakni sebagai wakil Tuhan di muka bumi (Wardana & Azzahra,
2022).

Manifestasi dari fasad fi al-Bahr (kerusakan di laut) menemukan wujudnya yang paling
mengerikan dan belum pernah terbayangkan sebelumnya dalam fenomena polusi plastik. Jika fasid di
laut pada masa lalu dipahami sebagai perompakan, terganggunya pelayaran, atau matinya ikan secara
lokal, maka fasid hari ini bersifat global, menyeluruh, dan berjangka panjang. Lautan kini tidak hanya
dikotori, tetapi "diracuni” secara perlahan oleh jutaan ton sampah plastik yang terfragmentasi menjadi
mikroplastik. Berdasarkan data dari United Nations Environment Programme (UNEP) atau badan PBB
bagian program lingkungan, dunia menghasilkan 400 juta ton sampah plastik, jumlah sebesar itu
menurut para ahli yang memicu kerusakan ekosistem, bahaya bagi manusia, dan perubahan iklim
(Christopel Paino, 2025). Formasi "benua sampah" raksasa di Pasifik dan jerat-jerat plastik yang
membunuh penyu, anjing laut, dan burung laut secara perlahan adalah visualisasi nyata dari "telah
tampaknya kerusakan" yang disinyalir oleh Al-Qur'an.

Di sinilah frasa kunci bimd kasabat aydin-nds (akibat perbuatan tangan manusia) menemukan
maknanya yang paling harfiah dan kuat. Plastik adalah materi artifisial, produk murni dari rekayasa
industri manusia yang didorong oleh budaya konsumerisme serba instan. la tidak berasal dari alam
dan tidak dapat diurai oleh alam dalam waktu singkat. Oleh karena itu, setiap partikel plastik di lautan
adalah monumen abadi dari "ulah tangan manusia" di era modern. "Tangan" di sini tidak lagi hanya
merujuk pada individu, tetapi pada sebuah sistem global yaitu korporasi yang memproduksi plastik
sekali pakai demi keuntungan, pemerintah yang gagal menciptakan regulasi dan sistem pengelolaan

Zulfi Fadhlurrahman, Zaeni Anwar, Muhammad Ikbal Amsah, Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Nailul Khoiril Marom/Dari Konflik Menuju
Penanganan Sampah Plastik: Ma'na Cum Maghza QS. Al-Rum 41 Tentang Kerusakan Laut



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 140-155 152 dari 155

sampah yang efektif, serta masyarakat global yang terperangkap dalam gaya hidup yang tidak
berkelanjutan.

4. Relevansi Ma’na Cum Maghza Term al-Bahr QS. Al-Riim [30]:41 dengan Penanganan Sampah
Plastik dalam Kerusakan Laut

Analisis pada bab-bab sebelumnya telah membedah penafsiran klasik para mufasir terhadap
term al-Bahr (laut) dalam QS. Al-Riim [30]: 41. Secara historis (al-Ma’na al-Tartkhi), kerusakan (fasad) di
laut dimaknai oleh mufasir klasik dalam konteks yang mereka hadapi, seperti kekeringan, paceklik di
wilayah pesisir, perompakan (bajak laut), atau terhentinya jalur perdagangan laut akibat konflik
(Muhammad bin Ahmad al-Ansari al-Qurtubi, 1963) (al-Zamakhsyari, 1987).

Namun, pendekatan ma‘nd-cum-maghza menuntut kita untuk tidak berhenti pada makna harfiah-
historis tersebut. Setelah mengidentifikasi al-ma'na al-tarikhi (makna historis) dan al-maghza al-tarikhi
(pesan moral historis), dilanjut dengan gagasan terobosan untuk menemukan al-Maghza al-Mutaharrik
al-Mu’asir (pesan moral dinamis) yang relevan untuk konteks kekinian (Sahiron Syamsuddin et al.,
2020). Al-Maghza al-Tarikhi (pesan moral historis) dari QS. Al-Riim [30]: 41 sangat jelas, yaitu adanya
hubungan sebab-akibat yang erat antara perilaku manusia (bima kasabat aydi al-Nas) dengan terjadinya
kerusakan di alam (zhahara al-Fasadu). Dari sini, nampak jelas bahwa pesan intinya adalah akuntabilitas
manusia atas keseimbangan ekosistem.

Di sinilah letak relevansi dinamis (al-maghza al-mutaharrik al-mu’dsir) dari ayat ini. Jika muncul
pertanyaan yang mengindikasikan apakah bentuk fasad (kerusakan) paling nyata di al-Bahr (laut) saat
ini yang disebabkan oleh 'ulah tangan manusia' (bima kasabat aydi al-nds)?" Jawaban yang paling jujur
dan didukung data ilmiah adalah polusi sampah plastik yang disebabkan ulah tangan manusia.
Sebagaimana keterangan dari beberapa platform yang mengindikasikan krisis sampah plastik, Data
dari Program Lingkungan PBB (UNEP) dan studi-studi ilmiah (seperti yang dipublikasikan di
jurnal Science atau Nature) menunjukkan bahwa jutaan ton sampah plastik masuk ke lautan setiap
tahun. Indonesia, sebagai negara maritim, merupakan salah-akan satu kontributor terbesar sampah
plastik laut (Christopel Paino, 2025), yang sejalan dengan data dari WALHI, laut di Indonesia saat ini
menghadapi ancaman besar dari tumpukan sampah, terutama yang berasal dari daratan dan
didominasi oleh plastik (Parid Ridwanuddin, 2023).

Maka dari analisis pendekatan ma‘na-cum-maghza ini, sampah plastik merupakan manifestasi
kontemporer dari fasid yang dibicarakan dalam ayat tersebut. Term al-Bahr tidak lagi hanya dimaknai
sebagai 'laut' secara geografis, tetapi sebagai ekosistem maritim yang vital bagi kehidupan. Term Fasid
bergerak maknanya secara dinamis dari perompakan atau paceklik dalam lensa tafsir klasik menjadi
polusi mikroplastik, kerusakan terumbu karang akibat sampah, dan kematian biota laut di era modern.
Diksi bima kasabat aydi al-Nas merujuk pada perilaku konsumtif, kegagalan sistem pengelolaan sampah,
dan aktivitas industri yang membuang limbah plastik ke perairan. Dengan pendekatan ma’na cum
maghza ini, bisa dipahami bahwa ketika al-Qur’an berbicara tentang fasad fi al-Bahr, al-Qur’an melalui
maghzanya juga berbicara tentang tumpukan sampah di lautan saat ini.

Penafsiran ini memiliki konsekuensi signifikan yang bergerak dari sekedar konflik menuju
penanganan sampah plastik. Pertama, penafsiran ini mengubah status "penanganan sampah plastik".
Ini bukan lagi sekadar isu lingkungan, isu pemerintah, atau isu gaya hidup. Berdasarkan al-maghza al-
mutaharrik al-mu’dsir dan konsep ekosofi Sayyed Hossein Nasr dalam QS. Al-Riim [30]: 41, penanganan
sampah plastik adalah kewajiban teologis. Mengurangi sampah plastik, melakukan daur ulang, dan
menolak penggunaan plastik sekali pakai menjadi implementasi nyata dari ketaatan terhadap perintah
Al-Qur'an untuk tidak berbuat fasad. Kedua, maghza dari ayat ini juga relevan dengan pergeseran fokus
dalam ranah tafsir dari pemahaman antroposentris (berpusat pada manusia) menuju tafsir yang lebih
humanis ekosentris. Kerusakan lingkungan termasuk di sini sampah plastik bukanlah sekedar musibah
pasif, melainkan sebab perbuatan manusia yang harus ditanggulangi. Hal ini sejalan dengan spirit
ekoteologi yang memandang manusia sebagai khalifah yang tidak hanya memanfaatkan alam tanpa
adanya tanggung jawab merawat (Fachruddin Mangunjaya, 2019).

Zulfi Fadhlurrahman, Zaeni Anwar, Muhammad Ikbal Amsah, Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Nailul Khoiril Marom/Dari Konflik Menuju
Penanganan Sampah Plastik: Ma'na Cum Maghza QS. Al-Rum 41 Tentang Kerusakan Laut



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 140-155 153 dari 155

Ketiga, magzha dari ayat ini mendorong solusi kolektif. Frasa aydi al-nas (tangan-tangan manusia)
menggunakan bentuk jamak. Ini mengindikasikan bahwa kerusakan ini bersifat kolektif, dan solusinya
(penanganannya) juga harus kolektif. Ini menolak individualisme dan menuntut adanya gerakan
bersama, regulasi pemerintah, dan kesadaran komunal untuk mengatasi krisis sampah plastik.
Artinya, penafsiran ini secara langsung mengikat teks suci dengan agenda global seperti Tujuan
Pembangunan Berkelanjutan (SDGs), khususnya SDG 14 (Life Below Water) (Department of Economic
and Social Affairs, 2023). Secara reflektif, ma'na-cum-maghza membuktikan bahwa Al-Qur'an salih [i kulli
zaman wa makan (relevan di setiap waktu dan tempat) bukan dengan mengabaikan konteks historisnya,
melainkan dengan cara mengekstrak pesan moral universalnya (maghzi) dan menerapkannya secara
dinamis (mutaharrik) pada tantangan spesifik zaman kita dalam hal ini, krisis sampah plastik di lautan.

3. Simpulan

Penelitian ini berkesimpulan bahwa ada jembatan penghubung antara pesan Al-Qur’an dengan
isu lingkungan kontemporer, berfokus pada analisis term al-Bahr dalam QS. Al-Riim [30]: 41 melalui
pendekatan ma‘na-cum-maghza. Secara lingusitik dan historis, makna dasar (al-ma’na al-tarikhi) term al-
Bahr didefinisikan sebagai hamparan air yang sangat luas dan melimpah, mencakup laut asin dan
perairan tawar yang besar. Namun, sepanjang sejarah penafsiran, makna kerusakan (fasad) yang terjadi
di dalamnya mengalami evolusi. Mufasir klasik, seperti Al-Zamakhsyari dan Al-Qurthubi,
menafsirkan fasad di al-Bahr sebatas kekeringan di wilayah pesisir, perampasan kapal, atau bahkan
kesyirikan. Sementara itu, mufasir kontemporer, seperti Ibnu Asyur dan Quraish Shihab, telah
memperluas cakupan maknanya menjadi kerusakan yang lebih luas, termasuk pencemaran dan
menipisnya populasi biota laut akibat aktivitas industri dan teknologi manusia. Inilah titik temu krusial
untuk menemukan pesan moral dinamis (al-maghza al-mutaharrik al-mu’asir) ayat tersebut. Pesan moral
historis (al-maghzi al-tarikhi) ayat ini sangat jelas, yaitu prinsip kausalitas teo-ekologis yang
menghubungkan langsung kerusakan di alam dengan perilaku tidak bertanggung jawab manusia.
Manifsetasi paling nyata dari fasad fi al-Bahr yang disebabkan oleh ulah tangan manusia adalah sampah
plastik. Sampah plastik adalah produk murni dari rekayasa industri dan budaya konsumerisme
manusia. Atas dasar itu, pendekatan ma’na-cum-maghza menegaskan bahwa ketika Al-Qur’an berbicara
tentang fasad fi al-Bahr, Al-Qur'an juga sedang berbicara tentang krisis tumpukan sampah di lautan saat
ini. Implikasinya, penanganan sampah plastik tidak lagi dipandang sebagai isu lingkungan semata,
melainkan ditingkatkan statusnya menjadi kewajiban teologis. Selain itu, karena kerusakan ini bersifat
kolektif didorong oleh sistem korporasi, kegagalan regulasi, dan gaya hidup global solusinya juga
harus kolektif. Hal ini mendorong perwujudan tanggung jawab manusia sebagai khalifah di bumi
untuk menjaga laut dari ancaman sampah plastik, membuktikan bahwa Al-Qur'an salih li kulli zaman
wa makan.

Referensi

A Koswara. (2025). Laut Sebasah, Upaya Nyata Menyelamatkan Laut Indonesia. Kementrian Kelautan Dan Perikanan
Republik  Indonesia.  https://kkp.go.id/news/news-detail/laut-sebasah-upaya-nyata-menyelamatkan-laut-
indonesia-nR3R.html

Abidin, A. Z., & Muhammad, F. (2020). Tafsir Ekologis Dan Problematika Lingkungan: (Studi Komparatif
Penafsiran Mujiyono Abdillah Dan Mudhofir Abdullah Terhadap Ayat-Ayat Tentang Lingkungan). QOF,
4(1), 1-18. https://doi.org/10.30762/qof.v4i1.1990

Abtu al-Hamd al-Kuwayyis al-Hamadani. (2008). Jawahir Min Aqwal al-Rasil. Dar al-Haramain.

al-Farahidhi, al-K. bin A. (2003). Kitab al-’Ayn Murattaban ‘ald hurif al-Mu’jam. Dar al-Kutub al-Ilmiyyah.

al-Suytthi, J. al-D. A. A. al-Rahman. (2002). Lubab al-Nugil Fi Asbab al-Nuziil (1st ed.). Muassasah al-Kutub al-
Tsaqafiyyah.

al-Zamakhsyari, M. bin U. bin A. (1987). Al-Kasyyaf ‘an Haqdaiqi Ghawamidhi al-Tanzil wa ‘uyiin al-Aqawil fi wujih al-
Takwil (3rd ed.). Dar al-Kutub al-’Arabiy.

Alam Tarlam. (2023). Studi Analisis Metodologi Tafsir Mafatih Al-Ghayb Karya Fakruddin Al-Razi. AL-KAINAH:
Journal of Islamic Studies, 2(1), 46-68. https://doi.org/10.69698/jis.v2i1.112

Al-Ashafahani, al-Raghib. (1992). Mufradat Alfadz al-Qur’an. Dar al-Qalam.

Zulfi Fadhlurrahman, Zaeni Anwar, Muhammad Ikbal Amsah, Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Nailul Khoiril Marom/Dari Konflik Menuju
Penanganan Sampah Plastik: Ma'na Cum Maghza QS. Al-Rum 41 Tentang Kerusakan Laut



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 140-155 154 dari 155

Anas Machmud Andy. (2025). Kontruksi Pengetahuan Ekologis: Pendekatan Epistemologi Arne Naess dalam
Memahami Hubungan Manusia dengan Alam. Jurnal Ekologi, Masyarakat Dan Sains, 6(2), 248-257.
https://doi.org/10.55448/hklyac70

Azis, A., Umyanah, Y., & Mukhtar, H. (2025). Keindahan Retorika dalam Al-Qur’an: Analisis Balaghah dalam
Ayat-ayat Persuasif. Journal of Arabic Studies, 5(1), 39-57. https://doi.org/10.32678/uktub.v5i1.8

Bahruddin. (2023). Kontekstualitas Bahasa Arab dalam Penafsiran al-Qur’an (Perspektif Hermeneutika Gadamer).
Pappasang: Jurnal Studi Alqur’an-Hadis Dan Pemikiran Islam, 5(1), 53-66. https://doi.org/10.46870/jiat.v5i1.537

Banor, S. (2020). Penafsiran Al-zamakhsyari terhadap Ayat-Ayat Mutasyabihat dalam Tafsir Al-Kasysyaf. Al-
Mutsla, 2(1), 1-25. https://doi.org/10.46870/almutsla.v2i1.43

Christopel Paino. (2025). hari Lingkungan Hidup 2025: Polusi Plastik Kian Penuhi Laut. Mongabay.
https://mongabay.co.id/2025/06/05/hari-lingkungan-hidup-2025-polusi-plastik-kian-penuhi-laut/

Darmalaksana, W. (2022). Panduan Penulisan Skripsi dan Tugas Akhir (1st ed.). Fakultas Ushuluddin UIN Sunan
Gunung Djati Bandung.

Department of Economic and Social Affairs. (2023). Sustainable Development Goals. United Nations.
https://sdgs.un.org/goals

Fachruddin Mangunjaya. (2019). Menanam Sebelum Kiamat: Islam, Ekologi, dan Gerakan Lingkungan Hidup. Yayasan
Pustaka Obor Indonesia.

Fakruddin al-Razi, A. A. M. bin U. bin al-Hasan bin al-Husein al-Taimi. (1420). Mafatih al-Gaib: Al-Tafsir al-Kabir.
Dar Ihya’ al-Turats al-"Arabi.

Firdaus, M. R., & Putra, M. (2024). Eksistensi Laut dalam Al-Qur’an: Analisis Tafsir Ilmiah. Journal Hub for
Humanities and Social Science, 1(2), 232-253. https://doi.org/10.63847/zd8ttm19

Hafiz, K., Wahyudin, D., & Suriani, E. (2024). Linguistic Arab Di Zaman Moderan: Perkembangan, Tantangan Dan
Penerapannya Dalam Konteks Globalisasi. Social: Jurnal Inovasi Pendidikan IPS, 4(4), 550-557.
https://doi.org/10.51878/social.v4i4.3790

Haikal, F. (2025). Pendekatan Ma'na Cum Maghza Dalam Penafsiran Al-Qur’an: Telaah Pemikiran Prof. Sahiron
Syamsuddin. Almustofa: Journal of Islamic Studies and Research, 2(1).
https://ejournal.bamala.org/index.php/almustofa/article/view/357/121

Haliza, N. (2024). Fenomena Laut Perspektif Al-Qur'an Dan Sains (Analisis Tafsir Ilmi Zaghlul Najjar). A
Multidisciplinary Journal, 1(1), 113-129.

Ibn ’Asyur, M. al-Thahir. (1984). Al-Tahrir wa al-Tanwir. al-Dar al-Taunasiyah li al-Nasyr.

Ibnu Manzir. (1994). Lisan al-’Arab. Dar al-Ma’arif.

Jalaluddin al-Suyuthi. (2009). Al-Itqan Fi "Ulim Al-Qur’an (Vol. 1). Wizarah al-Syu’un al-Islamiyyah wa al-Awqaf
wa al-Da’'wah wa al-Irsyad.

Kadir, S., Nuranisa, & Kamal. (2024). Filantropi Islam dalam Aksi: Transformasi Limbah Plastik di Kawasan
Tempat Pembuangan Akhir Sampah di POI Panda Kawatuna Menjadi Sumberdaya Bernilai. Jurnal
Kolaboratif Sains, 7(6), 2286-2306. https://doi.org/DOI:%252010.56338/jks.v7i6.5471

L. Sholehuddin. (2021). Ekologi dan Kerusakan Lingkungan dalam Persepektif Al-Qur’an. Jurnal Al-Fanar, 4(2),
113-134. https://doi.org/10.33511/alfanar.v4n2.113-134

Mubarok, A. A. (2020). Sejarah Sosial-Politik Arab: Dari Hegemoni Romawi-Persia Hingga Kebangkitan Arab
Islam. Nalar: Jurnal Peradaban dan Pemikiran Islam, 4(1), 64-76. https://doi.org/10.23971/njppi.v4i1.1879

Muchamad Masykur, Z., Syamsun Niam, & Ngainum Naim. (2023). Scientia Seyyed Hossein Nasr Perspektif
Filsafat Lingkungan dan Kontribusinya pada Pengembangan Kajian Ekologis. Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu
Ushuluddin, 25(2), 166-183. https://dx.doi.org/10.22373/substantia.v25i2.20121

Muhammad bin Ahmad al-Ansari al-Qurtubi, A. A. (1963). Al-Jami’ Li Ahkam al-Qur’an (3rd ed.). Dar al-Kutub al-
Mishriyyah.

Muhammad bin Jarir al-Thabari, A. J. (1978). Jami’ al-Bayan. Dar al-Tarbiyah wa al-Turats.

Nurhayati, A., Ummah, Z. I, & Shobron, S. (2018). Kerusakan Lingkungan Dalam Al-Qur’an. Jurnal Suhuf, 30(02),
194-220.

Parid Ridwanuddin. (2023). Sampah Laut dan Tanggung Jawab Korporasi. Walhi: Wahana Lingkungan Hidup
Indonesia. https://www.walhi.or.id/sampah-laut-dan-tanggung-jawab-korporasi

Ramadani, N. S., Ismail, A. C,, & Pradita, U. (2024). Pandangan Agama Islam dan Pengaruhnya Terhadap
Kepedulian Lingkungan. Nusantara: Jurnal Pendidikan, Seni, Sains, dan Sosial Humaniora, 1(2), 1-125.

Ridhoni, A., Bin Udar, M., Firdaus Bin Roziman, & Ahmad Mujahid. (2025). Tafsir Nusantara Q.S Ar-Rum Ayat
41: Menyikapi Isu Sampah Di Banjarmasin. Mushaf Journal: Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Hadis, 5(2), 378-392.
https://doi.org/10.46505/1JB1.2022.4110

Rifzikka, S. A. (2024). Studi Analisis Tafsir Surah Ar-Rum Ayat 41 Tentang Kerusakan Lingkungan. Journal of
Islamic Studies and Humanities, 9(2), 254-298. https://doi.org/10.21580/jish.v9i2.23659

Zulfi Fadhlurrahman, Zaeni Anwar, Muhammad Ikbal Amsah, Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Nailul Khoiril Marom/Dari Konflik Menuju
Penanganan Sampah Plastik: Ma'na Cum Maghza QS. Al-Rum 41 Tentang Kerusakan Laut



Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan Tafsir 10, 2 (2026): 140-155 155 dari 155

Riyanto, E. W. (2011). Makna Kata al-Bahrain dalam al-Qur’an Dari Sudut Ilmu Pengetahuan (Studi Kemukjizatan Ilmiah
al-Qur’an). Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.

Rizkiyah, Z. A. & Dian Erwanto. (2023). Menghadapi Fenomena Kerusakan Di Muka Bumi (Kajian Lafadz Fasad
Dalam Q.S Ar-Rum: 41). Mushaf Journal: Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Hadis, 3(2), 218-228.

Rohman, A., Durachman, A.J. R., & Zulaiha, E. (2022). Menelisik Tafsir Al-Jami’ Li Ahkam Al-Quran Karya Al-
Qurthubi: Sumber, Corak dan Manhaj. Jurnal Kawakib, 3(2), 95-108. https://doi.org/10.24036/kwkib.v3i2.70

Sahiron Syamsuddin, Abdul Muiz Amir, Muh. Muads Hasri, Reni Nur Aniroh, & Muhammad Irsad. (2020).
Pendekatan Ma'na Cum Maghza atas al-Qur’'an dan Hadis: Menjawab Problematika Sosial Keagamaan di Era
Kontemporer (1st ed.). Lembaga Ladang Kata + Asosiasi Imu AlQuran & Tafsir se-Indonesia.

Samer Hamdan. (2022). Syi’run “an al-Bahr. Mawdhoo. https://mawdoo3.com/ )A-}S\_Qf—_ xd

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an. Lentera Hati.

Sutrisno, F. I. N., & Azmi, M. (2025). Eksploitasi Lingkungan dalam QS. Ar-Rum Ayat 41 (Studi Komparasi Tafsir
Al-Azhar dan Al-Misbah). Mashahif: Journal of Qur'an and Hadith Studies, 5(1). https://urj.uin-
malang.ac.id/index.php/mashahif/article/view/14198

Wahid, A. (2024). Tahir Ibnu Asyur Dan Manhajnya Dalam Penafsiran Al-Qur’an. Jurnal an-Nur, 13(2), 111-116.

Wahyudin Darmalaksana. (2020). Metode Penelitian Kualitatif Studi Pustaka dan Studi Lapangan. UIN Sunan
Gunung Djati Bandung.

Wahyudin, G. D., & Afriansyah, A. (2020). Penanggulangan Pencemaran Sampah Plastik Di Laut Berdasarkan
Hukum Internasional. Jurnal Ius Kajian Hukum dan Keadilan, 8(3), 529-550.
https://doi.org/10.29303/ius.v8i3.773

Wardana, G. A., & Azzahra, A. (2022). Pencemaran Laut (Kajian Ekosofi Dalam Pandangan Seyyed Hossein Nasr
Dan Refleksinya Terhadap Strategi Penanggulangan Pencemaran Laut Di Indonesia). Prosiding Konferensi
Integrasi Interkoneksi Islam dan Sains, 4, 43-48.

Wartini, A. (2014). Corak Penafsiran M. Quraish Shihab Dalam Tafsir Al-Misbah. Hunafa: Jurnal Studia Islamika,
11(1), 109. https://doi.org/10.24239/jsi.v11i1.343.109-126

© 2026 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms
|® @ @ | and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY SA) license

(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/).

Zulfi Fadhlurrahman, Zaeni Anwar, Muhammad Ikbal Amsah, Tri Nurcahyani Sari Tanjung, Nailul Khoiril Marom/Dari Konflik Menuju
Penanganan Sampah Plastik: Ma'na Cum Maghza QS. Al-Rum 41 Tentang Kerusakan Laut



