
  

 

 

Volume 10 Number 1 (2025) E-ISSN : 2540-8445 

Juli 2025   P-ISSN : 2540-8453  

Page: 1-12   DOI : https://doi.org/10.15575/saq 

 

 

DOI : 10.15575/saq.10i1.51897 https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/syifa-al-qulub/ 

Makna Psikospiritual Badal Haji dalam Kitab Al-Fiqh al-Islami 
wa Adillatuhu Karya Wahbah al-Zuhaili  

Muhammad Sholachuddin1, Kurnia Muhajarah2. 

1 UIN Walisongo Semarang, Indonesia; email:  muhammadsholachuddin1@gmail.com  
2 UIN Walisongo Semarang, Indonesia; email: kurniamuhajarah@walisongo.ac.id  

 
Received: date; Revision: date; Accepted: date; Published: date 

 

Abstrak : Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji makna psikospiritual badal haji 
sebagaimana dijelaskan dalam Kitab al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu karya 
Wahbah al-Zuḥailī, serta untuk memahami relevansinya terhadap 
peningkatan kesadaran spiritual dan kesejahteraan keagamaan umat 
Islam. Kajian ini penting dilakukan karena fenomena badal haji tidak 
hanya menjadi solusi yuridis bagi mereka yang tidak mampu 
menunaikan haji secara langsung, tetapi juga memiliki dimensi ruhani 
yang jarang diungkap dalam kajian fikih klasik. Penelitian ini 
menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan kepustakaan 
(library research), berfokus pada analisis teks primer dan sekunder 
menggunakan teknik analisis isi (content analysis). Sumber utama 
penelitian ini adalah karya Wahbah al-Zuḥailī, yang dikaji bersama 
literatur pendukung dalam bidang fikih, tasawuf, dan psikologi agama. 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa badal haji mengandung dua 
dimensi utama: dimensi fikih yang berlandaskan prinsip raf‘ al-ḥaraj 
(menghapus kesulitan) dan taysīr (kemudahan), serta dimensi 
psikospiritual yang mencerminkan tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa), 
ihsan, dan tawakkul. Secara psikologis, praktik ini berfungsi sebagai 
bentuk psychospiritual healing yang memberikan keseimbangan 
kognitif, emosional, dan spiritual bagi pelakunya. Implikasi penelitian ini 
memperkuat integrasi antara hukum Islam dan psikoterapi sufistik 
dalam membentuk model konseling Islam yang berbasis pada 
penyembuhan ruhani. Keaslian penelitian ini terletak pada 
pendekatannya yang menggabungkan analisis fikih klasik dengan teori 
psikologi agama modern, menjadikan studi ini sebagai kontribusi baru 
dalam pengembangan wacana integratif antara fikih, tasawuf, dan 
psikoterapi Islam.. 

Kata kunci : Badal Haji, Wahbah al-Zuḥailī, Psikospiritual, Tazkiyah al-Nafs, 
Psikoterapi Sufistik. 

https://doi.org/10.15575/saq
mailto:muhammadsholachuddin1@gmail.com
mailto:kurniamuhajarah@walisongo.ac.id


Syifa al-Qulub: Jurnal Studi Psikoterapi Sufistik 10, 1 (Juli): 1-12 2 dari 12 

 

Muhammad Sholachuddin, Kurnia Muhajarah / Makna Psikospiritual Badal Haji dalam Kitab Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu Karya 

Wahbah al-Zuhaili 

Corresponding Author: 

Nama: 

Afiliasi; email 

Abstract : This study aims to examine the psychospiritual meaning of badal hajj as 
explained in Wahbah al-Zuḥailī’s al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu, and to 
explore its relevance to enhancing spiritual awareness and religious well-
being among Muslims. This research is significant because the 
phenomenon of badal hajj is not only a juridical solution for those who 
are unable to perform the pilgrimage directly but also contains profound 
spiritual dimensions rarely discussed in classical fiqh discourse. The study 
employs a qualitative method with a library research approach, focusing 
on primary and secondary texts analyzed through content analysis. The 
primary source is Wahbah al-Zuḥailī’s work, supported by additional 
literature from the fields of Islamic jurisprudence, Sufism, and the 
psychology of religion. The findings reveal that badal hajj embodies two 
key dimensions: a juridical dimension grounded in the principles of raf‘ 
al-ḥaraj (the removal of hardship) and taysīr (facilitation), and a 
psychospiritual dimension that reflects tazkiyah al-nafs (self-
purification), ihsan (spiritual excellence), and tawakkul (trust in God). 
Psychologically, this practice functions as a form of psychospiritual 
healing that cultivates cognitive, emotional, and spiritual balance. The 
implications of this research strengthen the integration of Islamic law 
and Sufi psychotherapy in shaping an Islamic counseling model based on 
spiritual healing. The originality of this study lies in its integrative 
approach, combining classical fiqh analysis with modern psychology of 
religion theories, offering a novel contribution to the interdisciplinary 
discourse of fiqh, Sufism, and Islamic psychotherapy. 

Keywords: : Badal Hajj, Wahbah al-Zuḥailī, Psychospiritual, Tazkiyah al-Nafs, Sufi 
Psychotherapy. 

Corresponding Author: 

Nama: 

Afiliasi; email 

 

1. Pendahuluan 

Ibadah haji merupakan rukun Islam kelima yang menjadi puncak spiritualitas dan 
cita-cita hidup setiap muslim di seluruh dunia. Setiap tahun jutaan umat Islam 
menunaikan ibadah ini sebagai bentuk kepatuhan total kepada Allah SWT. Di Indonesia, 
negara dengan jumlah jamaah haji terbesar di dunia, kuota haji tahun 2023 mencapai 
221.000 orang, terdiri atas 203.320 jemaah reguler dan 17.680 jemaah haji khusus 
(Kemenag RI, 2023a). Angka ini meningkat signifikan setelah masa pembatasan pandemi 
COVID-19, menandakan antusiasme umat terhadap pemenuhan rukun Islam yang 
terakhir. Namun, fenomena sosial yang sering muncul adalah banyak calon jamaah yang 
telah memiliki kemampuan finansial (istithā‘ah māliyah) tetapi terhalang oleh faktor fisik, 
usia lanjut, atau bahkan wafat sebelum keberangkatan. Data Sistem Informasi dan 



Syifa al-Qulub: Jurnal Studi Psikoterapi Sufistik 10, 1 (Juli): 1-12 3 dari 12 

 

Muhammad Sholachuddin, Kurnia Muhajarah / Makna Psikospiritual Badal Haji dalam Kitab Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu Karya 

Wahbah al-Zuhaili 

Komputerisasi Haji Terpadu (SISKOHAT) Kemenag mencatat bahwa setidaknya 13 jemaah 
Indonesia wafat sebelum wukuf pada musim haji 2023, sehingga pelaksanaan badal haji 
dilakukan oleh petugas resmi Kemenag untuk memastikan kewajiban ibadah mereka 
tetap terpenuhi (Kemenag RI, 2023b). 

Kondisi tersebut menggambarkan realitas bahwa ibadah haji tidak hanya 
memerlukan kesiapan material dan fisik, tetapi juga keseimbangan spiritual dan kejiwaan. 
Dalam konteks ini, praktik badal haji (pengganti ibadah haji) menjadi fenomena penting 
yang menunjukkan bagaimana aspek hukum, sosial, dan spiritual bertemu dalam satu 
bentuk ibadah. Fenomena badal haji tidak sekadar dimaknai sebagai solusi administratif 
atas keterbatasan fisik, melainkan juga sebagai media penyucian jiwa dan penguatan 
kesadaran religius baik bagi pelaku pengganti (al-bādil) maupun bagi pihak yang dihajikan 
(al-muhajjaj ‘anhu). Oleh karena itu, fenomena ini layak dikaji lebih mendalam bukan 
hanya dari sisi fikih hukum ibadah, tetapi juga dari perspektif psikospiritual dan sufistik, 
yang menyoroti bagaimana ibadah pengganti ini dapat menjadi sarana pembentukan 
keikhlasan, tanggung jawab spiritual, dan ketenangan batin. 

Kajian mengenai ibadah haji dan praktik badal haji telah banyak dibahas dari 
perspektif fikih, namun masih jarang yang menelaahnya dari dimensi psikospiritual. 
Sejumlah penelitian terdahulu dalam bidang fikih (Hasana, 2018; Makrus, 2014; Rajab, 
2023) menekankan aspek hukum dan syarat sah badal haji berdasarkan pandangan empat 
mazhab, seperti kewajiban istithā‘ah, niat, dan tanggung jawab wakil ibadah. Meskipun 
penting dalam memperkuat dasar hukum, kajian-kajian tersebut cenderung bersifat 
normatif dan belum menyoroti makna batiniah dari praktik penggantian ibadah ini. Di sisi 
lain, beberapa studi dalam bidang psikologi agama (Falahiyanto, 2020; Halawa, 2024) 
menyoroti hubungan antara ritual keagamaan dan kesejahteraan spiritual, menunjukkan 
bahwa aktivitas religius yang dilakukan dengan kesadaran penuh dapat menjadi sarana 
religious coping dan inner healing. Namun, studi tersebut umumnya tidak mengaitkan 
praktik ritual spesifik seperti badal haji dengan pengalaman psikis dan spiritual pelakunya. 

Sementara itu, kajian yang berorientasi pada integrasi tasawuf dan psikoterapi 
Islam (Gagahriyanto, 2023; Hidayati, 2016; Irmansyah, 2020) lebih menyoroti konsep 
tazkiyah al-nafs, ikhlas, dan tawakkul sebagai bentuk penyucian diri yang menumbuhkan 
ketenangan batin, tetapi belum ada yang menautkan konsep-konsep tersebut dengan 
praktik ibadah pengganti seperti badal haji. Dengan demikian, masih terdapat celah 
penelitian (research gap) dalam memahami badal haji bukan hanya sebagai kewajiban 
fikih, melainkan juga sebagai media penguatan spiritualitas dan terapi kejiwaan berbasis 
amal ibadah. Penelitian ini hadir untuk menjembatani kesenjangan tersebut dengan 
mengkaji makna psikospiritual badal haji dalam Kitab al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu karya 
Wahbah al-Zuḥailī, sehingga memberikan perspektif baru tentang integrasi antara hukum 
ibadah, pengalaman ruhani, dan nilai-nilai penyembuhan sufistik. 

Berdasarkan kesenjangan kajian tersebut, penelitian ini bertujuan untuk 
menganalisis makna psikospiritual praktik badal haji sebagaimana dijelaskan oleh 
Wahbah al-Zuḥailī dalam Kitab al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu. Penelitian ini secara khusus 
berupaya untuk: (1) mengungkap nilai-nilai spiritual yang terkandung dalam praktik badal 
haji menurut perspektif fikih dan tasawuf, (2) menjelaskan bagaimana praktik ini berfungsi 
sebagai sarana penyucian jiwa (tazkiyah al-nafs) bagi orang yang mewakilkan (al-bādil) 
maupun yang dihajikan (al-muhajjaj ‘anhu), dan (3) menunjukkan integrasi antara dimensi 
hukum syariat dan psikoterapi sufistik sebagai pendekatan dalam memahami 
keseimbangan lahir dan batin dalam ibadah. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya 



Syifa al-Qulub: Jurnal Studi Psikoterapi Sufistik 10, 1 (Juli): 1-12 4 dari 12 

 

Muhammad Sholachuddin, Kurnia Muhajarah / Makna Psikospiritual Badal Haji dalam Kitab Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu Karya 

Wahbah al-Zuhaili 

memberikan kontribusi teoretis dalam pengembangan kajian psikoterapi Islam, tetapi 
juga menghadirkan pemahaman baru bahwa ibadah substitutif seperti badal haji memiliki 
fungsi transformatif bagi kesejahteraan spiritual umat Islam. 

Penelitian ini berangkat dari argumen bahwa praktik badal haji sebagaimana 
dijelaskan dalam Kitab al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu bukan sekadar pemenuhan 
kewajiban hukum fikih, tetapi merupakan proses psikospiritual yang memiliki efek 
terapeutik bagi kedua belah pihak yang terlibat. Bagi orang yang mewakilkan (al-bādil), 
badal haji menjadi bentuk latihan spiritual yang menumbuhkan keikhlasan, empati, dan 
tanggung jawab religius yang berfungsi sebagai sarana self-purification dan spiritual self-
control. Sedangkan bagi orang yang dihajikan (al-muhajjaj ‘anhu), praktik ini 
menghadirkan religious coping mekanisme kejiwaan untuk mencapai ketenangan batin, 
penerimaan diri, dan rasa syukur atas keterbatasan fisik yang dialami. Secara sufistik, 
keduanya merepresentasikan nilai tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa), ridha (penerimaan), 
dan tawakkul (penyerahan diri kepada Allah SWT) yang menjadi inti dari psikoterapi 
sufistik. Dengan demikian, hipotesis konseptual penelitian ini adalah bahwa badal haji 
mengandung potensi spiritual healing dan keseimbangan kejiwaan, karena 
menghubungkan aspek lahir syariat dengan dimensi batin tasawuf melalui pengalaman 
ibadah pengganti yang penuh keikhlasan dan cinta kasih. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan jenis 
penelitian kepustakaan (library research), yang berfokus pada analisis teks klasik Islam 
sebagai sumber utama data. Sumber primer penelitian ini adalah Kitab al-Fiqh al-Islāmī 
wa Adillatuhu karya Wahbah al-Zuḥailī, yang dikaji secara mendalam untuk menelusuri 
konsep, dalil, dan pandangan mazhab mengenai praktik badal haji serta dimensi 
psikospiritual yang dikandungnya. Selain itu, penelitian ini juga menggunakan sumber 
sekunder berupa buku, artikel jurnal, dan laporan penelitian yang relevan dengan bidang 
fikih ibadah, psikologi agama, tasawuf, dan psikoterapi Islam. 

Teknik analisis data yang digunakan adalah analisis isi (content analysis) dengan 
langkah-langkah: (1) mengidentifikasi tema dan konsep utama terkait badal haji dalam 
teks Wahbah al-Zuḥailī, (2) mengkategorikan makna-makna spiritual yang muncul 
berdasarkan perspektif sufistik dan psikologis, dan (3) menafsirkan hubungan antara 
aspek hukum fikih dan nilai psikospiritual dalam konteks penyucian jiwa (tazkiyah al-nafs). 
Validitas data diperkuat melalui triangulasi konseptual, yaitu membandingkan hasil 
interpretasi teks dengan teori-teori psikoterapi sufistik seperti religious coping 
(Pargament, 1997) dan spiritual healing. Dengan demikian, metode ini memungkinkan 
peneliti untuk menggali makna batiniah ibadah badal haji secara ilmiah dan holistik, sesuai 
dengan paradigma integratif yang menjadi ciri khas penelitian dalam ranah Tasawuf dan 
Psikoterapi Islam. 
 

2. Results 

2.1.1. Pemahaman Fikih tentang Badal Haji  

Pemahaman fikih tentang badal haji pada dasarnya menjelaskan mekanisme 
penggantian pelaksanaan ibadah haji oleh orang lain berdasarkan prinsip syariat Islam 
yang menekankan keseimbangan antara kewajiban hukum dan kemaslahatan spiritual 
bagi mereka yang tidak mampu menunaikannya secara langsung. Dalam temuan ini 
terfokus pada pemahaman fikih mengenai badal haji sebagaimana dijelaskan oleh 



Syifa al-Qulub: Jurnal Studi Psikoterapi Sufistik 10, 1 (Juli): 1-12 5 dari 12 

 

Muhammad Sholachuddin, Kurnia Muhajarah / Makna Psikospiritual Badal Haji dalam Kitab Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu Karya 

Wahbah al-Zuhaili 

Wahbah al-Zuḥailī dalam Kitab al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu, yang menjadi rujukan 
utama dalam penelitian ini. Melalui analisis tekstual terhadap karya monumental 
tersebut, peneliti berupaya menyingkap dasar hukum, struktur argumentasi, serta nilai 
kemaslahatan yang terkandung di balik praktik badal haji dalam perspektif empat mazhab 
besar Islam. 

Berdasarkan hasil kajian teks terhadap Kitab al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu karya 
Wahbah al-Zuḥailī, ditemukan bahwa pembahasan tentang badal haji dibahas secara 
komprehensif dalam bab al-Ḥajj yang mencakup pandangan empat mazhab besar Islam: 
Mālikī, Syāfi‘ī, Ḥanafī, dan Ḥanbalī. Al-Zuḥailī menjelaskan bahwa hukum badal haji pada 
dasarnya diperbolehkan (jā’iz) bagi seseorang yang telah meninggal dunia atau 
mengalami uzur permanen yang menghalangi pelaksanaan ibadah haji secara langsung. Ia 
menegaskan bahwa dasar kebolehan ini bersandar pada hadis sahih riwayat Ibn ʿAbbās 
tentang seorang perempuan dari Khath‘ām yang meminta izin kepada Rasulullah Saw 
untuk menghajikan ayahnya yang sudah tua, dan Nabi menjawab, “Ya, hajikanlah dia.” 
(al-Zuḥailī, 2007). 

 
“ ِ لِكِبَرٍ أوَْ مَرَضٍ لََ يرُْجَى برُْؤُهُ، فيََجُوزُ أنَْ يحَُجَّ عَنْهُ، وَهوَُ قوَْلُ الْجُمْهُو رِ، لِحَدِيثِ إِذاَ عَجَزَ عَنِ الْحَج 

 ”.الْخَثعْمَِيَّةِ 
(Apabila seseorang tidak mampu menunaikan haji karena usia lanjut atau 

sakit yang tidak ada harapan sembuh, maka diperbolehkan baginya untuk 
dihajikan oleh orang lain. Ini adalah pendapat jumhur ulama berdasarkan hadis 
wanita Khath‘āmiyyah). 
 
Dari teks tersebut dapat dipahami bahwa menurut Wahbah al-Zuḥailī, kebolehan 

badal haji merupakan hasil ijmak mayoritas ulama. Seseorang yang sudah tidak mampu 
secara fisik atau telah wafat tetap memiliki kewajiban haji yang dapat ditunaikan oleh 
orang lain. Akan tetapi, terdapat syarat bahwa orang yang menjadi pengganti (al-bādil 
atau al-mubaddil) harus sudah melaksanakan haji untuk dirinya sendiri sebelum 
menghajikan orang lain. Dengan demikian, badal haji bukan sekadar representasi fisik, 
melainkan tanggung jawab spiritual yang disertai niat yang tulus atas nama orang yang 
diwakilkan. 

Dari analisis isi teks Wahbah al-Zuḥailī, muncul beberapa pola penting: 
1. Mazhab Mālikī menolak pelaksanaan badal haji bagi orang yang masih 

hidup, baik fardhu maupun sunnah, meskipun berhalangan, kecuali jika ia 
telah berwasiat sebelumnya. 

2. Mazhab Syāfi‘ī, Ḥanafī, dan Ḥanbalī memperbolehkan badal haji bagi orang 
yang meninggal atau tidak mampu secara fisik, selama yang mewakilkan 
telah menunaikan hajinya sendiri. 

3. Al-Zuḥailī menegaskan prinsip raf‘ al-ḥaraj (menghilangkan kesulitan) dan 
taysīr (memberikan kemudahan) sebagai dasar kemaslahatan hukum, 
sehingga Islam memfasilitasi umatnya untuk tetap bisa menyempurnakan 
kewajiban meskipun dalam keterbatasan. 

4. Praktik badal haji dianggap sebagai bentuk tolong-menolong dalam 
kebaikan (taʿāwun ʿalā al-birr), yang menegaskan nilai solidaritas dan 
kepedulian sosial dalam ibadah. 

 



Syifa al-Qulub: Jurnal Studi Psikoterapi Sufistik 10, 1 (Juli): 1-12 6 dari 12 

 

Muhammad Sholachuddin, Kurnia Muhajarah / Makna Psikospiritual Badal Haji dalam Kitab Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu Karya 

Wahbah al-Zuhaili 

Temuan ini menunjukkan bahwa Wahbah al-Zuḥailī menempatkan badal haji 
dalam kerangka fikih yang berorientasi pada kemaslahatan dan spiritualitas, bukan 
semata formalitas hukum. Prinsip raf‘ al-ḥaraj dan taysīr mencerminkan etika rahmah 
(kasih sayang Ilahi) dalam hukum Islam, bahwa Allah tidak membebani hamba di luar 
batas kemampuannya. Secara psikospiritual, konsep ini sejalan dengan teori religious 
coping dalam psikologi agama, di mana individu menghadapi keterbatasan dengan 
menyerahkan diri secara ikhlas kepada Tuhan. Dengan demikian, badal haji tidak hanya 
memiliki nilai yuridis, tetapi juga berfungsi sebagai terapi spiritual yang menumbuhkan 
kesadaran tauhid, empati, dan keikhlasan dalam praktik keagamaan. Hal ini 
memperlihatkan bahwa bagi al-Zuḥailī, fikih bukan sekadar hukum ritual, tetapi juga 
sarana pembentukan jiwa yang tenang (mutmaʾinnah) dan berorientasi pada penyucian 
diri (tazkiyah al-nafs). 

2.1.2. Dimensi Psikospiritual dalam Praktik Badal Haji 

Pemahaman tentang badal haji tidak berhenti pada dimensi hukum formal, 
melainkan juga menyentuh sisi batiniah yang berhubungan dengan pengalaman spiritual 
dan keseimbangan kejiwaan pelakunya. Dalam konteks ini, dimensi psikospiritual 
memandang badal haji sebagai sarana penyucian diri, penguatan iman, dan bentuk 
tanggung jawab spiritual yang memperdalam hubungan manusia dengan Allah SWT serta 
sesamanya. 

Berdasarkan hasil pembacaan terhadap teks al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu, 
Wahbah al-Zuḥailī menekankan bahwa orang yang menggantikan haji bagi orang lain (al-
bādil) harus telah melaksanakan haji untuk dirinya sendiri terlebih dahulu. Hal ini 
menunjukkan bahwa pengganti tidak hanya bertindak secara fisik, tetapi juga 
menanggung amanah spiritual orang yang diwakilkan. Dalam salah satu penjelasannya, al-
Zuḥailī menulis: 

“ هُ عَنْ غَيْرِهِ، لِِنََّهُ لمَْ يؤَُد ِ الْ  فَرْضَ عَنْ نفَْسِهِ مَنْ حَجَّ عَنْ غَيْرِهِ وَلمَْ يكَُنْ قدَْ حَجَّ عَنْ نفَْسِهِ لََ يَصِحُّ حَجُّ .” 
(Barang siapa menghajikan orang lain sedangkan ia belum menunaikan haji untuk 
dirinya sendiri, maka hajinya atas nama orang lain tidak sah, karena ia belum 
melaksanakan kewajiban hajinya sendiri). al-Zuḥailī, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu, 
Juz III, hlm. 44. 
 

Kutipan tersebut menggambarkan bahwa pelaksanaan badal haji bukan hanya 
sekadar mewakilkan tindakan ibadah, tetapi juga menuntut kesiapan spiritual, 
pengalaman, dan niat yang tulus dari pihak yang mewakilkan. Hal ini karena dalam 
perspektif al-Zuḥailī, badal haji mengandung dimensi tanggung jawab moral (al-
mas’ūliyyah al-rūḥiyyah) dan amanah keagamaan yang tinggi. Seseorang tidak dapat 
menggantikan ibadah orang lain tanpa terlebih dahulu menuntaskan kewajiban 
pribadinya, sebab pelaksanaan haji mengandung makna tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa) 
dan taḥqīq al-ʿubūdiyyah (realisasi penghambaan sejati). 

Dari hasil analisis, muncul tiga pola utama mengenai dimensi psikospiritual badal 
haji menurut Wahbah al-Zuḥailī: 

1. Bagi al-bādil (orang yang mewakilkan): pelaksanaan badal haji merupakan bentuk 
latihan spiritual yang menumbuhkan self-control, ikhlas, dan amanah. Dalam 
perspektif psikologi agama, tindakan ini termasuk dalam bentuk spiritual altruism, 



Syifa al-Qulub: Jurnal Studi Psikoterapi Sufistik 10, 1 (Juli): 1-12 7 dari 12 

 

Muhammad Sholachuddin, Kurnia Muhajarah / Makna Psikospiritual Badal Haji dalam Kitab Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu Karya 

Wahbah al-Zuhaili 

perilaku tolong-menolong yang didorong oleh nilai-nilai iman dan kasih sayang 
ilahi. 

2. Bagi al-muhajjaj ‘anhu (orang yang dihajikan): badal haji memberikan ketenangan 
batin dan spiritual relief, karena kewajiban yang tidak mampu ditunaikan secara 
langsung tetap dapat terlaksana. Fenomena ini serupa dengan mekanisme 
religious coping (Pargament, 1997), yaitu upaya mengatasi kesulitan melalui 
pendekatan religius dan rasa kedekatan dengan Tuhan. 

3. Dalam perspektif sosial-sufistik: praktik ini memperkuat nilai ta‘āwun ʿalā al-birr 
wa al-taqwā (tolong-menolong dalam kebaikan dan ketakwaan), memperluas rasa 
empati, serta memperkuat kesadaran kolektif bahwa spiritualitas Islam bersifat 
partisipatif, tidak hanya menyelamatkan diri sendiri, tetapi juga membantu 
penyempurnaan ibadah orang lain. 
Temuan ini menegaskan bahwa praktik badal haji berfungsi sebagai media 

penyatuan antara dimensi fikih dan psikospiritual dalam Islam. Bagi al-bādil, ibadah ini 
menjadi wahana latihan jiwa untuk menginternalisasi nilai ihsan berbuat baik dengan 
kesadaran bahwa Allah selalu hadir dalam setiap perbuatan. Sedangkan bagi al-muhajjaj 
‘anhu, badal haji menjadi bentuk moral elevation yang menumbuhkan rasa syukur, 
kelegaan, dan cinta spiritual terhadap Allah SWT. 

Dalam kerangka sufistik, praktik ini mencerminkan tahap takhallī (pembersihan 
diri dari sifat egoistik) dan taḥallī (pengisian diri dengan sifat kasih dan empati), yang 
keduanya merupakan bagian dari proses tazkiyah al-nafs. Dengan demikian, badal haji 
dapat dipahami bukan hanya sebagai penyelesaian kewajiban hukum, tetapi juga sebagai 
proses psikoterapi ruhani yang menghubungkan antara ketaatan syariat dan 
penyembuhan batin melalui nilai-nilai tolong-menolong, kasih sayang, dan keikhlasan. 

 

2.1.3. Integrasi Fikih dan Psikoterapi Sufistik (Interpretasi Sufistik) 

Pemahaman badal haji dalam perspektif Wahbah al-Zuḥailī tidak hanya 
menampilkan keindahan struktur hukum Islam, tetapi juga mencerminkan dimensi 
batiniah yang selaras dengan prinsip penyucian jiwa dalam tradisi tasawuf. Integrasi 
antara fikih dan psikoterapi sufistik dalam praktik badal haji menunjukkan bahwa syariat 
dan spiritualitas sejatinya merupakan dua sisi dari satu kesatuan jalan menuju kedekatan 
dengan Allah SWT. 

Hasil telaah mendalam terhadap al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu menunjukkan 
bahwa Wahbah al-Zuḥailī menekankan fungsi maqāṣid al-sharī‘ah (tujuan-tujuan hukum 
Islam) sebagai dasar keadilan dan kemaslahatan dalam setiap ketentuan ibadah, termasuk 
badal haji. Dalam konteks ini, badal haji dianggap sebagai implementasi prinsip taysīr 
(kemudahan) dan raf‘ al-ḥaraj (pengangkatan kesulitan) yang membuka ruang bagi umat 
Islam untuk tetap mencapai penyempurnaan ibadah meskipun dalam keterbatasan. 

رَ، وَمِنْ أصُُولِهَا رَفْعُ الْحَرَجِ، وَفيِ الْبدَلَِ فِ  رَ عَلىَ النَّاسِ وَلََ تعَُس ِ ي الْعِباَداَتِ تحَْقِيقٌ لِهَذاَ الْمَقْصِدِ  إنَِّ الشَّرِيعَةَ جَاءَتْ لِتيَُس ِ

 ”.الْعَظِيمِ 
(Syariat Islam datang untuk memberikan kemudahan bagi manusia dan tidak 
mempersulit mereka. Salah satu prinsip pokoknya adalah mengangkat kesulitan, dan 
praktik penggantian dalam ibadah merupakan realisasi dari tujuan agung ini). al-
Zuḥailī, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu, Juz III, hlm. 46. 

 



Syifa al-Qulub: Jurnal Studi Psikoterapi Sufistik 10, 1 (Juli): 1-12 8 dari 12 

 

Muhammad Sholachuddin, Kurnia Muhajarah / Makna Psikospiritual Badal Haji dalam Kitab Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu Karya 

Wahbah al-Zuhaili 

Pernyataan tersebut menunjukkan bahwa praktik badal haji bukan sekadar solusi 
hukum untuk menggantikan kewajiban ibadah, melainkan juga manifestasi nilai rahmah 
(kasih sayang Ilahi) dalam syariat Islam. Dalam kerangka sufistik, kebolehan badal haji 
merefleksikan pemahaman bahwa Allah SWT tidak membebani hamba di luar 
kemampuan mereka. Prinsip taysīr yang dijelaskan al-Zuḥailī sejalan dengan hakikat 
tarbiyah ruhiyyah (pendidikan jiwa), di mana ketaatan bukan hanya dinilai dari 
kemampuan fisik, tetapi dari kesungguhan niat dan ketulusan hati dalam mengabdi. 

Dari hasil interpretasi tekstual dan konseptual, muncul empat kecenderungan utama 
yang memperlihatkan keterpaduan antara fikih dan psikoterapi sufistik dalam makna 
badal haji: 

1. Dimensi Rahmah Ilahiyyah (Kasih Sayang Tuhan): Hukum badal haji menjadi wujud 
kasih sayang Allah terhadap hamba-Nya yang tidak mampu melaksanakan 
kewajiban secara langsung, sejalan dengan prinsip sufistik al-‘āfiyah wa al-luṭf 
(kelembutan dan perlindungan Allah). 

2. Dimensi Amanah dan Penyucian Jiwa: Bagi al-bādil, ibadah ini menjadi sarana 
tazkiyah al-nafs, karena ia memikul tanggung jawab spiritual yang menuntut 
pengendalian diri, kesabaran, dan ketulusan. Hal ini memperkuat dimensi 
mujāhadah (upaya spiritual melawan ego). 

3. Dimensi Ketenangan dan Penyembuhan Spiritual: Bagi al-muhajjaj ‘anhu, badal 
haji menghadirkan efek psychospiritual healing ketenangan batin, rasa lega, dan 
kedekatan kembali dengan Allah SWT, sebagaimana dijelaskan dalam konsep 
sakīnah dalam tasawuf. 

4. Dimensi Etika Sosial-Sufistik: Praktik badal haji menumbuhkan kesadaran kolektif 
tentang tolong-menolong (ta‘āwun) dan keikhlasan (ikhlāṣ), yang menjadi fondasi 
terapi sosial dalam psikoterapi Islam berbasis sufisme. 

 
Temuan ini menegaskan bahwa dalam pandangan Wahbah al-Zuḥailī, praktik badal 

haji adalah perwujudan nyata dari harmoni antara syariat (aturan lahiriah) dan hakikat 
(kesadaran batiniah). Secara sufistik, badal haji dapat dipahami sebagai bentuk fanā’ al-
nafs fī al-khidmah penghapusan ego melalui pelayanan kepada sesama dalam konteks 
ibadah. Prinsip taysīr dan raf‘ al-ḥaraj yang menjadi dasar kebolehan badal haji bukan 
hanya memberi kemudahan hukum, tetapi juga membuka ruang penyembuhan batin bagi 
manusia modern yang terjebak dalam rasa bersalah, kehilangan, dan keterbatasan. 

Dengan demikian, badal haji menjadi model integratif dalam psikoterapi sufistik: fikih 
menyediakan struktur hukum yang rasional dan sistematis, sementara tasawuf 
memberikan makna eksistensial dan kedalaman spiritual. Sinergi ini memperlihatkan 
bahwa ibadah dalam Islam sejatinya bukan hanya sarana pemenuhan kewajiban, tetapi 
juga media terapi jiwa untuk mencapai kedamaian spiritual (al-sakīnah) dan 
keseimbangan eksistensial (al-i‘tidāl al-nafsī) dalam hubungan manusia dengan Allah SWT. 

 

3. Discussion 

Penelitian ini menemukan bahwa praktik badal haji dalam perspektif Wahbah al-Zuḥailī 
sebagaimana dijelaskan dalam al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu memiliki dua dimensi utama: 
dimensi fikih normatif dan dimensi psikospiritual sufistik. 

Secara fikih, badal haji diperbolehkan bagi seseorang yang meninggal dunia atau tidak 
mampu melaksanakannya karena uzur permanen, dengan syarat bahwa orang yang 



Syifa al-Qulub: Jurnal Studi Psikoterapi Sufistik 10, 1 (Juli): 1-12 9 dari 12 

 

Muhammad Sholachuddin, Kurnia Muhajarah / Makna Psikospiritual Badal Haji dalam Kitab Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu Karya 

Wahbah al-Zuhaili 

mewakilkan (al-bādil) telah menunaikan haji untuk dirinya sendiri. 
Secara psikospiritual, badal haji memunculkan dua proses terapeutik, pertama bagi al-bādil, 
sebagai latihan jiwa dalam keikhlasan, tanggung jawab, dan pengendalian diri, kedua bagi al-
muhajjaj ‘anhu, sebagai pelepasan beban ruhani melalui religious coping dan moral elevation. 
Keduanya mencerminkan prinsip raf‘ al-ḥaraj (mengangkat kesulitan) dan taysīr (kemudahan) 
dalam hukum Islam yang berpadu dengan nilai tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa) dalam 
tasawuf. 

Hubungan antara aspek fikih dan psikospiritual dalam praktik badal haji dapat dijelaskan 
melalui prinsip maqāṣid al-sharī‘ah. Al-Zuḥailī memahami hukum Islam bukan hanya sebagai 
aturan normatif, melainkan sebagai instrumen penyembuhan batin. Prinsip taysīr menjadi 
landasan mengapa syariat membolehkan badal haji: karena Islam tidak dimaksudkan untuk 
membebani, tetapi untuk menguatkan hubungan ruhani antara manusia dan Allah (Q.S. al-
Ḥajj [22]:78). 

Secara psikologis, keterlibatan al-bādil dalam menggantikan ibadah orang lain memicu 
aktivasi nilai altruism spiritual yang menghasilkan positive religious emotion, seperti 
ketenangan (sakīnah) dan kebahagiaan batin. 

Sementara bagi al-muhajjaj ‘anhu, makna badal haji menimbulkan spiritual release, yaitu 
pelepasan beban moral dan pencapaian kedamaian melalui representasi kasih sayang Allah 
SWT. Maka, keterpaduan ini menjelaskan mengapa praktik badal haji menjadi pengalaman 
psikospritual yang menghubungkan hukum dengan penyembuhan jiwa. 

Temuan penelitian ini memperkaya hasil-hasil studi sebelumnya dalam bidang fikih dan 
psikologi agama. Beberapa studi terdahulu seperti oleh (Makrus, 2014) menyoroti badal haji 
hanya dari sisi legalitas dan prosedural tanpa menelaah makna batiniahnya. Sementara 
(Hasana, 2018) dan (Rajab, 2023) membahasnya dari perspektif sosial-keagamaan, 
menekankan solidaritas antarumat sebagai implementasi nilai tolong-menolong (ta‘āwun ʿ alā 
al-birr). 

Namun, penelitian ini menambahkan dimensi baru dengan mengintegrasikan kerangka 
psikospiritual dan sufistik, yang sebelumnya belum dieksplorasi mendalam. Temuan ini juga 
memperluas penelitian Fina Hidayati (2016) tentang spiritual altruism dan Soenjoto (2021) 
tentang moral elevation dengan menerapkannya pada konteks fikih ibadah. 
Dengan demikian, penelitian ini memiliki novelty dalam menjelaskan badal haji sebagai 
bentuk psychospiritual healing yang menegaskan pertemuan antara hukum Islam, tasawuf, 
dan psikoterapi modern. 

Hasil penelitian ini mengindikasikan bahwa praktik badal haji merupakan bentuk ibadah 
yang tidak hanya berorientasi pada ritual compliance (kepatuhan hukum), tetapi juga pada 
spiritual growth (pertumbuhan ruhani). Ia menjadi cerminan konsep ihsan karena dilakukan 
dengan niat murni dan pengabdian total. 

Dalam konteks sufistik, badal haji melatih pelakunya untuk melalui tiga tahap kesadaran 
spiritual: 

1. Takhallī, mengosongkan diri dari ego ketika menerima amanah orang lain. 
2. Taḥallī, menghiasi diri dengan sifat kasih dan tanggung jawab. 
3. Tajallī,  merasakan kehadiran Ilahi melalui pengalaman ibadah yang penuh empati. 

Makna ini menunjukkan bahwa hukum Islam dalam pandangan al-Zuḥailī tidak hanya 
menata perilaku, tetapi juga mendidik jiwa dan menumbuhkan kesadaran eksistensial 
manusia terhadap Tuhannya. 

Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa praktik badal haji memiliki implikasi yang 
signifikan bagi pengembangan spiritualitas dan pendidikan keagamaan Islam. Secara 



Syifa al-Qulub: Jurnal Studi Psikoterapi Sufistik 10, 1 (Juli): 1-12 10 dari 12 

 

Muhammad Sholachuddin, Kurnia Muhajarah / Makna Psikospiritual Badal Haji dalam Kitab Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu Karya 

Wahbah al-Zuhaili 

konseptual, praktik ini berfungsi sebagai model pembelajaran spiritual yang dapat 
diaplikasikan dalam bimbingan dan konseling Islam, khususnya dalam membentuk kesadaran 
tanggung jawab religius dan menumbuhkan empati terhadap sesama. Melalui pengalaman 
menggantikan ibadah orang lain, seseorang dilatih untuk menumbuhkan disiplin diri (self-
discipline), keikhlasan, dan kepekaan moral terhadap amanah yang diemban. Pada saat yang 
sama, badal haji juga memiliki fungsi terapeutik: bagi al-bādil sebagai sarana pelatihan jiwa 
untuk menundukkan ego dan melatih pengendalian diri, sedangkan bagi al-muhajjaj ‘anhu 
berperan sebagai media penyembuhan batin (spiritual relief) yang mengembalikan 
ketenangan dan keseimbangan ruhani. Namun demikian, penelitian ini juga mengungkap 
potensi disfungsi apabila badal haji dipraktikkan secara komersial atau dijalankan tanpa niat 
yang ikhlas. Dalam kondisi seperti itu, nilai spiritual ibadah menjadi berkurang dan cenderung 
bergeser menjadi ritual formal yang kehilangan makna ta‘abbudī (penghambaan sejati). Oleh 
karena itu, keseimbangan antara syariat dan niat batin menjadi kunci utama agar praktik ini 
tetap mengandung nilai sufistik yang autentik dan berfungsi sebagai sarana penyucian jiwa 
(tazkiyah al-nafs). 

Berdasarkan hasil penelitian ini, terdapat beberapa implikasi praktis yang dapat dijadikan 
dasar bagi pengembangan kebijakan dan strategi implementatif di bidang keagamaan. 
Penguatan literasi fikih-psikospiritual perlu menjadi perhatian lembaga pendidikan Islam dan 
penyelenggara haji agar masyarakat memahami bahwa badal haji bukan sekadar transaksi 
jasa ibadah, tetapi merupakan bentuk tanggung jawab spiritual dan manifestasi kasih sayang 
Ilahi. Kementerian Agama juga dapat mengintegrasikan nilai-nilai sufistik dalam program 
bimbingan manasik haji melalui penyusunan modul Bimbingan Manasik Psikospiritual yang 
menekankan nilai ikhlas, amanah, dan tazkiyah al-nafs. Lebih jauh, lembaga konseling Islam 
dan pesantren dapat menjadikan praktik badal haji sebagai studi kasus integratif dalam 
pendekatan psikoterapi Islam, karena di dalamnya terkandung mekanisme penyembuhan 
jiwa melalui pelayanan dan empati religius. Dalam konteks etika sosial, perlu pula disusun 
pedoman moral bagi penyelenggara badal haji agar praktik ini tidak bergeser menjadi bentuk 
komersialisasi ibadah, tetapi dijalankan dengan niat ibadah murni sesuai dengan nilai ihsan 
dan prinsip raf‘ al-ḥaraj (menghilangkan kesulitan). Dengan demikian, implementasi hasil 
penelitian ini diharapkan dapat memperkuat spiritualitas umat, meningkatkan kualitas 
penyelenggaraan ibadah, serta memperkokoh relasi harmonis antara syariat dan hakikat 
dalam kehidupan keagamaan kontemporer. 
 

4. Kesimpulan 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa praktik badal haji sebagaimana dijelaskan oleh 
Wahbah al-Zuḥailī dalam al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu memiliki makna yang lebih luas 
daripada sekadar pelaksanaan hukum fikih formal. Di samping menjadi solusi syar‘i bagi 
mereka yang tidak mampu menunaikan haji secara langsung, badal haji juga mengandung 
dimensi psikospiritual yang mendalam. Bagi al-bādil (orang yang mewakilkan), praktik ini 
menjadi sarana latihan tanggung jawab moral dan spiritual yang menumbuhkan keikhlasan, 
empati, dan kesadaran pengabdian kepada Allah SWT. Sedangkan bagi al-muhajjaj ‘anhu 
(orang yang dihajikan), badal haji menjadi media pelepasan beban batin (spiritual release) 
yang menumbuhkan rasa syukur, ketenangan, dan kedekatan dengan Sang Pencipta. Dengan 
demikian, badal haji merepresentasikan integrasi harmonis antara prinsip raf‘ al-ḥaraj 
(menghapus kesulitan) dan taysīr (kemudahan) dalam hukum Islam dengan nilai-nilai ihsan, 



Syifa al-Qulub: Jurnal Studi Psikoterapi Sufistik 10, 1 (Juli): 1-12 11 dari 12 

 

Muhammad Sholachuddin, Kurnia Muhajarah / Makna Psikospiritual Badal Haji dalam Kitab Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu Karya 

Wahbah al-Zuhaili 

tawakkul, dan tazkiyah al-nafs dalam tasawuf, menjadikannya bukan hanya ritual lahiriah 
tetapi juga proses penyembuhan ruhani. 

Penelitian ini memberikan kontribusi signifikan terhadap pengembangan ilmu fikih dan 
psikoterapi Islam, khususnya dalam konteks integrasi antara syariat dan spiritualitas. 
Pertama, penelitian ini memperluas kajian fikih ibadah dengan memasukkan pendekatan 
psikospiritual sufistik sebagai kerangka interpretatif, sehingga memperkaya cara pandang 
terhadap ibadah sebagai sarana pembentukan kesadaran jiwa. Kedua, penelitian ini 
menawarkan model konseptual baru tentang badal haji sebagai bentuk psychospiritual 
healing, terapi jiwa berbasis amal ibadah yang menumbuhkan keseimbangan antara aspek 
kognitif, emosional, dan spiritual manusia. Ketiga, penelitian ini memperdalam pemahaman 
terhadap makna psikospiritual badal haji sebagaimana dipaparkan oleh Wahbah al-Zuḥailī, 
dengan menegaskan relevansinya dalam peningkatan kesadaran spiritual dan kesejahteraan 
keagamaan umat Islam. Melalui analisis terhadap teks al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu, 
penelitian ini menampilkan bahwa dimensi fikih dan dimensi batiniah tidak dapat dipisahkan 
dalam pembentukan karakter keberagamaan. Praktik badal haji menjadi contoh konkret 
bagaimana hukum Islam tidak hanya mengatur tata cara ibadah, tetapi juga membentuk 
keseimbangan psikologis dan ketenangan batin pelakunya. Dengan demikian, penelitian ini 
membuka ruang baru bagi pengembangan model integratif antara fikih ibadah dan 
psikoterapi sufistik yang berorientasi pada spiritual awareness (kesadaran spiritual) dan 
religious well-being (kesejahteraan keagamaan) dalam kehidupan modern. 

Adapun keterbatasan penelitian ini terletak pada sifatnya yang bersifat kualitatif-
deskriptif dengan pendekatan kepustakaan (library research), tanpa melibatkan data empiris 
dari pengalaman langsung pelaku badal haji. Oleh karena itu, penelitian lanjutan disarankan 
untuk melakukan studi fenomenologis atau psikoterapi Islam berbasis lapangan guna 
menelusuri pengalaman subjektif pelaku badal haji, baik sebagai al-bādil maupun al-muhajjaj 
‘anhu. Penelitian lanjutan juga diharapkan dapat memperluas kajian terhadap karya ulama 
lain yang relevan untuk membangun kerangka teoritis yang lebih komprehensif antara fikih, 
tasawuf, dan psikologi agama. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan tidak hanya 
memperkaya wacana akademik dalam bidang hukum Islam dan psikoterapi sufistik, tetapi 
juga memberikan kontribusi nyata bagi pengembangan praktik keagamaan yang 
menumbuhkan keseimbangan antara aspek lahir dan batin dalam kehidupan spiritual umat 
Islam. 

 

References 

Al-Zuḥailī, W. (2007). al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu, Vol. 3. Dār al-Fikr. 
Falahiyanto, R. (2020). Psikospiritual Islam: Integrasi Psikologi dan Spiritualitas. Deepublish. 
Gagahriyanto, A. (2023). Dimensi Spiritualitas dalam Kehidupan Modern. Airlangga 

University Press. 
Halawa, D. (2024). Analisis Psikospiritual Fenomena Relapse bagi Kelompok ODGPZ di Loka. 

Fakultas Psikologi UIN Sumatera Utara. 
Hasana, N. (2018). Studi Komparatif tentang Badal Haji dalam Pandangan Empat Mazhab. 

Kencana. 
Hidayati, F. (2016). Spiritual Altruism dalam Perspektif Psikologi Islam. UIN Maulana Malik 

Ibrahim Press. 
Irmansyah, A. (2020). Kamus Psikologi Spiritual. Raja Grafindo Persada. 
Kemenag RI. (2023a). Laporan Evaluasi Penyelenggaraan Ibadah Haji Tahun 2023. Badan 



Syifa al-Qulub: Jurnal Studi Psikoterapi Sufistik 10, 1 (Juli): 1-12 12 dari 12 

 

Muhammad Sholachuddin, Kurnia Muhajarah / Makna Psikospiritual Badal Haji dalam Kitab Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu Karya 

Wahbah al-Zuhaili 

Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI. https://kemenag.go.id 
Kemenag RI. (2023b). Statistik Haji Indonesia Tahun 2024. Direktorat Jenderal 

Penyelenggaraan Haji dan Umrah (PHU). https://haji.kemenag.go.id 
Makrus, M. (2014). Fenomena Badal Haji dalam Tradisi Masyarakat Muslim Indonesia. UIN 

Walisongo Press. 
Pargament, K. I. (1997). The Psychology of Religion and Coping: Theory, Research, and 

Practice. Guilford Press. 
Rajab, H. (2023). Konsep Istita’ah dan Implementasinya dalam Ibadah Haji. UIN Alauddin 

Press. 
 

 

© 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication 
under the terms and conditions of the Creative Commons 
Attribution (CC BY SA) license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/). 

 

 


