SYQI

Volume 10 Number 1 (2025) E-ISSN: 2540-8445 s “
Juli 2025 P-ISSN': 2540-8453
Page: 1-12 DOI  : https://doi.org/10.15575/saq Syifa al-Qulub

Makna Psikospiritual Badal Haji dalam Kitab Al-Figh al-Islami
wa Adillatuhu Karya Wahbah al-Zuhaili

Muhammad Sholachuddin®, Kurnia Muhajarah?2.

LUIN Walisongo Semarang, Indonesia; email: muhammadsholachuddinl@gmail.com
2 UIN Walisongo Semarang, Indonesia; email: kurniamuhajarah@walisongo.ac.id

Received: date; Revision: date; Accepted: date; Published: date

Abstrak * Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji makna psikospiritual badal haji
sebagaimana dijelaskan dalam Kitab al-Figh al-Islami wa Adillatuhu karya
Wahbah al-Zuhaili, serta untuk memahami relevansinya terhadap
peningkatan kesadaran spiritual dan kesejahteraan keagamaan umat
Islam. Kajian ini penting dilakukan karena fenomena badal haji tidak
hanya menjadi solusi yuridis bagi mereka yang tidak mampu
menunaikan haji secara langsung, tetapi juga memiliki dimensi ruhani
yang jarang diungkap dalam kajian fikih klasik. Penelitian ini
menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan kepustakaan
(library research), berfokus pada analisis teks primer dan sekunder
menggunakan teknik analisis isi (content analysis). Sumber utama
penelitian ini adalah karya Wahbah al-Zuhaili, yang dikaji bersama
literatur pendukung dalam bidang fikih, tasawuf, dan psikologi agama.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa badal haji mengandung dua
dimensi utama: dimensi fikih yang berlandaskan prinsip raf al-haraj
(menghapus kesulitan) dan taysir (kemudahan), serta dimensi
psikospiritual yang mencerminkan tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa),
ihsan, dan tawakkul. Secara psikologis, praktik ini berfungsi sebagai
bentuk psychospiritual healing yang memberikan keseimbangan
kognitif, emosional, dan spiritual bagi pelakunya. Implikasi penelitian ini
memperkuat integrasi antara hukum Islam dan psikoterapi sufistik
dalam membentuk model konseling Islam vyang berbasis pada
penyembuhan ruhani. Keaslian penelitian ini terletak pada
pendekatannya yang menggabungkan analisis fikih klasik dengan teori
psikologi agama modern, menjadikan studi ini sebagai kontribusi baru
dalam pengembangan wacana integratif antara fikih, tasawuf, dan
psikoterapi Islam..

Kata kunci . Badal Haji, Wahbah al-Zuhaili, Psikospiritual, Tazkiyah al-Nafs,
Psikoterapi Sufistik.

DOI : 10.15575/saq.10i1.51897 https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/syifa-al-qulub/


https://doi.org/10.15575/saq
mailto:muhammadsholachuddin1@gmail.com
mailto:kurniamuhajarah@walisongo.ac.id

Syifa al-Qulub: Jurnal Studi Psikoterapi Sufistik 10, 1 (Juli): 1-12 2 dari 12

Corresponding Author:

Nama:
Afiliasi; email

Abstract

This study aims to examine the psychospiritual meaning of badal hajj as
explained in Wahbah al-Zuhailr’s al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, and to
explore its relevance to enhancing spiritual awareness and religious well-
being among Muslims. This research is significant because the
phenomenon of badal hajj is not only a juridical solution for those who
are unable to perform the pilgrimage directly but also contains profound
spiritual dimensions rarely discussed in classical figh discourse. The study
employs a qualitative method with a library research approach, focusing
on primary and secondary texts analyzed through content analysis. The
primary source is Wahbah al-Zuhaili’s work, supported by additional
literature from the fields of Islamic jurisprudence, Sufism, and the
psychology of religion. The findings reveal that badal hajj embodies two
key dimensions: a juridical dimension grounded in the principles of raf’
al-haraj (the removal of hardship) and taysir (facilitation), and a
psychospiritual  dimension that reflects tazkiyah al-nafs (self-
purification), ihsan (spiritual excellence), and tawakkul (trust in God).
Psychologically, this practice functions as a form of psychospiritual
healing that cultivates cognitive, emotional, and spiritual balance. The
implications of this research strengthen the integration of Islamic law
and Sufi psychotherapy in shaping an Islamic counseling model based on
spiritual healing. The originality of this study lies in its integrative
approach, combining classical figh analysis with modern psychology of
religion theories, offering a novel contribution to the interdisciplinary
discourse of figh, Sufism, and Islamic psychotherapy.

Keywords:

Badal Hajj, Wahbah al-Zuhaili, Psychospiritual, Tazkiyah al-Nafs, Sufi
Psychotherapy.

Corresponding Author:

Nama:
Afiliasi; email

1. Pendahuluan

Ibadah haji merupakan rukun Islam kelima yang menjadi puncak spiritualitas dan
cita-cita hidup setiap muslim di seluruh dunia. Setiap tahun jutaan umat Islam
menunaikan ibadah ini sebagai bentuk kepatuhan total kepada Allah SWT. Di Indonesia,
negara dengan jumlah jamaah haji terbesar di dunia, kuota haji tahun 2023 mencapai
221.000 orang, terdiri atas 203.320 jemaah reguler dan 17.680 jemaah haji khusus
(Kemenag RI, 2023a). Angka ini meningkat signifikan setelah masa pembatasan pandemi
COVID-19, menandakan antusiasme umat terhadap pemenuhan rukun Islam yang
terakhir. Namun, fenomena sosial yang sering muncul adalah banyak calon jamaah yang
telah memiliki kemampuan finansial (istitha‘ah maliyah) tetapi terhalang oleh faktor fisik,
usia lanjut, atau bahkan wafat sebelum keberangkatan. Data Sistem Informasi dan

Muhammad Sholachuddin, Kurnia Muhajarah /| Makna Psikospiritual Badal Haji dalam Kitab Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu Karya

Wahbah al-Zuhaili



Syifa al-Qulub: Jurnal Studi Psikoterapi Sufistik 10, 1 (Juli): 1-12 3 dari 12

Komputerisasi Haji Terpadu (SISKOHAT) Kemenag mencatat bahwa setidaknya 13 jemaah
Indonesia wafat sebelum wukuf pada musim haji 2023, sehingga pelaksanaan badal haji
dilakukan oleh petugas resmi Kemenag untuk memastikan kewajiban ibadah mereka
tetap terpenuhi (Kemenag RI, 2023b).

Kondisi tersebut menggambarkan realitas bahwa ibadah haji tidak hanya
memerlukan kesiapan material dan fisik, tetapi juga keseimbangan spiritual dan kejiwaan.
Dalam konteks ini, praktik badal haji (pengganti ibadah haji) menjadi fenomena penting
yang menunjukkan bagaimana aspek hukum, sosial, dan spiritual bertemu dalam satu
bentuk ibadah. Fenomena badal haji tidak sekadar dimaknai sebagai solusi administratif
atas keterbatasan fisik, melainkan juga sebagai media penyucian jiwa dan penguatan
kesadaran religius baik bagi pelaku pengganti (al-badil) maupun bagi pihak yang dihajikan
(al-muhajjaj ‘anhu). Oleh karena itu, fenomena ini layak dikaji lebih mendalam bukan
hanya dari sisi fikih hukum ibadah, tetapi juga dari perspektif psikospiritual dan sufistik,
yang menyoroti bagaimana ibadah pengganti ini dapat menjadi sarana pembentukan
keikhlasan, tanggung jawab spiritual, dan ketenangan batin.

Kajian mengenai ibadah haji dan praktik badal haji telah banyak dibahas dari
perspektif fikih, namun masih jarang yang menelaahnya dari dimensi psikospiritual.
Sejumlah penelitian terdahulu dalam bidang fikih (Hasana, 2018; Makrus, 2014; Rajab,
2023) menekankan aspek hukum dan syarat sah badal haji berdasarkan pandangan empat
mazhab, seperti kewajiban istitha‘ah, niat, dan tanggung jawab wakil ibadah. Meskipun
penting dalam memperkuat dasar hukum, kajian-kajian tersebut cenderung bersifat
normatif dan belum menyoroti makna batiniah dari praktik penggantian ibadah ini. Di sisi
lain, beberapa studi dalam bidang psikologi agama (Falahiyanto, 2020; Halawa, 2024)
menyoroti hubungan antara ritual keagamaan dan kesejahteraan spiritual, menunjukkan
bahwa aktivitas religius yang dilakukan dengan kesadaran penuh dapat menjadi sarana
religious coping dan inner healing. Namun, studi tersebut umumnya tidak mengaitkan
praktik ritual spesifik seperti badal haji dengan pengalaman psikis dan spiritual pelakunya.

Sementara itu, kajian yang berorientasi pada integrasi tasawuf dan psikoterapi
Islam (Gagahriyanto, 2023; Hidayati, 2016; Irmansyah, 2020) lebih menyoroti konsep
tazkiyah al-nafs, ikhlas, dan tawakkul sebagai bentuk penyucian diri yang menumbuhkan
ketenangan batin, tetapi belum ada yang menautkan konsep-konsep tersebut dengan
praktik ibadah pengganti seperti badal haji. Dengan demikian, masih terdapat celah
penelitian (research gap) dalam memahami badal haji bukan hanya sebagai kewajiban
fikih, melainkan juga sebagai media penguatan spiritualitas dan terapi kejiwaan berbasis
amal ibadah. Penelitian ini hadir untuk menjembatani kesenjangan tersebut dengan
mengkaji makna psikospiritual badal haji dalam Kitab al-Figh al-Islami wa Adillatuhu karya
Wahbah al-Zuhaili, sehingga memberikan perspektif baru tentang integrasi antara hukum
ibadah, pengalaman ruhani, dan nilai-nilai penyembuhan sufistik.

Berdasarkan kesenjangan kajian tersebut, penelitian ini bertujuan untuk
menganalisis makna psikospiritual praktik badal haji sebagaimana dijelaskan oleh
Wahbah al-Zuhaili dalam Kitab al-Figh al-Islami wa Adillatuhu. Penelitian ini secara khusus
berupaya untuk: (1) mengungkap nilai-nilai spiritual yang terkandung dalam praktik badal
haji menurut perspektif fikih dan tasawuf, (2) menjelaskan bagaimana praktik ini berfungsi
sebagai sarana penyucian jiwa (tazkiyah al-nafs) bagi orang yang mewakilkan (al-badil)
maupun yang dihajikan (al-muhajjaj ‘anhu), dan (3) menunjukkan integrasi antara dimensi
hukum syariat dan psikoterapi sufistik sebagai pendekatan dalam memahami
keseimbangan lahir dan batin dalam ibadah. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya

Muhammad Sholachuddin, Kurnia Muhajarah /| Makna Psikospiritual Badal Haji dalam Kitab Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu Karya
Wahbah al-Zuhaili



Syifa al-Qulub: Jurnal Studi Psikoterapi Sufistik 10, 1 (Juli): 1-12 4 dari 12

memberikan kontribusi teoretis dalam pengembangan kajian psikoterapi Islam, tetapi
juga menghadirkan pemahaman baru bahwa ibadah substitutif seperti badal haji memiliki
fungsi transformatif bagi kesejahteraan spiritual umat Islam.

Penelitian ini berangkat dari argumen bahwa praktik badal haji sebagaimana
dijelaskan dalam Kitab al-Figh al-Islami wa Adillatuhu bukan sekadar pemenuhan
kewajiban hukum fikih, tetapi merupakan proses psikospiritual yang memiliki efek
terapeutik bagi kedua belah pihak yang terlibat. Bagi orang yang mewakilkan (al-badil),
badal haji menjadi bentuk latihan spiritual yang menumbuhkan keikhlasan, empati, dan
tanggung jawab religius yang berfungsi sebagai sarana self-purification dan spiritual self-
control. Sedangkan bagi orang vyang dihajikan (al-muhajjaj ‘anhu), praktik ini
menghadirkan religious coping mekanisme kejiwaan untuk mencapai ketenangan batin,
penerimaan diri, dan rasa syukur atas keterbatasan fisik yang dialami. Secara sufistik,
keduanya merepresentasikan nilai tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa), ridha (penerimaan),
dan tawakkul (penyerahan diri kepada Allah SWT) yang menjadi inti dari psikoterapi
sufistik. Dengan demikian, hipotesis konseptual penelitian ini adalah bahwa badal haji
mengandung potensi spiritual healing dan keseimbangan kejiwaan, karena
menghubungkan aspek lahir syariat dengan dimensi batin tasawuf melalui pengalaman
ibadah pengganti yang penuh keikhlasan dan cinta kasih.

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan jenis
penelitian kepustakaan (library research), yang berfokus pada analisis teks klasik Islam
sebagai sumber utama data. Sumber primer penelitian ini adalah Kitab al-Figh al-Islami
wa Adillatuhu karya Wahbah al-Zuhaili, yang dikaji secara mendalam untuk menelusuri
konsep, dalil, dan pandangan mazhab mengenai praktik badal haji serta dimensi
psikospiritual yang dikandungnya. Selain itu, penelitian ini juga menggunakan sumber
sekunder berupa buku, artikel jurnal, dan laporan penelitian yang relevan dengan bidang
fikih ibadah, psikologi agama, tasawuf, dan psikoterapi Islam.

Teknik analisis data yang digunakan adalah analisis isi (content analysis) dengan
langkah-langkah: (1) mengidentifikasi tema dan konsep utama terkait badal haji dalam
teks Wahbah al-Zuhaili, (2) mengkategorikan makna-makna spiritual yang muncul
berdasarkan perspektif sufistik dan psikologis, dan (3) menafsirkan hubungan antara
aspek hukum fikih dan nilai psikospiritual dalam konteks penyucian jiwa (tazkiyah al-nafs).
Validitas data diperkuat melalui triangulasi konseptual, yaitu membandingkan hasil
interpretasi teks dengan teori-teori psikoterapi sufistik seperti religious coping
(Pargament, 1997) dan spiritual healing. Dengan demikian, metode ini memungkinkan
peneliti untuk menggali makna batiniah ibadah badal haji secara ilmiah dan holistik, sesuai
dengan paradigma integratif yang menjadi ciri khas penelitian dalam ranah Tasawuf dan
Psikoterapi Islam.

2. Results

2.1.1. Pemahaman Fikih tentang Badal Haji

Pemahaman fikih tentang badal haji pada dasarnya menjelaskan mekanisme
penggantian pelaksanaan ibadah haji oleh orang lain berdasarkan prinsip syariat Islam
yang menekankan keseimbangan antara kewajiban hukum dan kemaslahatan spiritual
bagi mereka yang tidak mampu menunaikannya secara langsung. Dalam temuan ini
terfokus pada pemahaman fikih mengenai badal haji sebagaimana dijelaskan oleh

Muhammad Sholachuddin, Kurnia Muhajarah /| Makna Psikospiritual Badal Haji dalam Kitab Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu Karya
Wahbah al-Zuhaili



Syifa al-Qulub: Jurnal Studi Psikoterapi Sufistik 10, 1 (Juli): 1-12 5 dari 12

Wahbah al-Zuhailt dalam Kitab al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, yang menjadi rujukan
utama dalam penelitian ini. Melalui analisis tekstual terhadap karya monumental
tersebut, peneliti berupaya menyingkap dasar hukum, struktur argumentasi, serta nilai
kemaslahatan yang terkandung di balik praktik badal haji dalam perspektif empat mazhab
besar Islam.

Berdasarkan hasil kajian teks terhadap Kitab al-Figh al-Islami wa Adillatuhu karya
Wahbah al-Zuhaili, ditemukan bahwa pembahasan tentang badal haji dibahas secara
komprehensif dalam bab al-Hajj yang mencakup pandangan empat mazhab besar Islam:
Maliki, Syafi‘l, Hanafi, dan Hanbali. Al-Zuhaili menjelaskan bahwa hukum badal haji pada
dasarnya diperbolehkan (ja’iz) bagi seseorang yang telah meninggal dunia atau
mengalami uzur permanen yang menghalangi pelaksanaan ibadah haji secara langsung. la
menegaskan bahwa dasar kebolehan ini bersandar pada hadis sahih riwayat Ibn ‘Abbas
tentang seorang perempuan dari Khath‘am yang meminta izin kepada Rasulullah Saw
untuk menghajikan ayahnya yang sudah tua, dan Nabi menjawab, “Ya, hajikanlah dia.”
(al-Zuhailt, 2007).

“pal Rl U3 55 e 530 SR8 G0 A Y (s 5l Sl EAD e Dae 1Y
Laaidl) ”

(Apabila seseorang tidak mampu menunaikan haji karena usia lanjut atau
sakit yang tidak ada harapan sembuh, maka diperbolehkan baginya untuk
dihajikan oleh orang lain. Ini adalah pendapat jumhur ulama berdasarkan hadis

wanita Khath‘amiyyah).

Dari teks tersebut dapat dipahami bahwa menurut Wahbah al-Zuhaili, kebolehan
badal haji merupakan hasil ijmak mayoritas ulama. Seseorang yang sudah tidak mampu
secara fisik atau telah wafat tetap memiliki kewajiban haji yang dapat ditunaikan oleh
orang lain. Akan tetapi, terdapat syarat bahwa orang yang menjadi pengganti (al-badil
atau al-mubaddil) harus sudah melaksanakan haji untuk dirinya sendiri sebelum
menghajikan orang lain. Dengan demikian, badal haji bukan sekadar representasi fisik,
melainkan tanggung jawab spiritual yang disertai niat yang tulus atas nama orang yang
diwakilkan.

Dari analisis isi teks Wahbah al-Zuhaili, muncul beberapa pola penting:

1. Mazhab Maliki menolak pelaksanaan badal haji bagi orang yang masih
hidup, baik fardhu maupun sunnah, meskipun berhalangan, kecuali jika ia
telah berwasiat sebelumnya.

2. Mazhab Syafi‘l, Hanafi, dan Hanbalt memperbolehkan badal haji bagi orang
yang meninggal atau tidak mampu secara fisik, selama yang mewakilkan
telah menunaikan hajinya sendiri.

3. Al-Zuhaili menegaskan prinsip raf’ al-haraj (menghilangkan kesulitan) dan
taysir (memberikan kemudahan) sebagai dasar kemaslahatan hukum,
sehingga Islam memfasilitasi umatnya untuk tetap bisa menyempurnakan
kewajiban meskipun dalam keterbatasan.

4. Praktik badal haji dianggap sebagai bentuk tolong-menolong dalam
kebaikan (ta‘awun ‘ala al-birr), yang menegaskan nilai solidaritas dan
kepedulian sosial dalam ibadah.

Muhammad Sholachuddin, Kurnia Muhajarah /| Makna Psikospiritual Badal Haji dalam Kitab Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu Karya
Wahbah al-Zuhaili



Syifa al-Qulub: Jurnal Studi Psikoterapi Sufistik 10, 1 (Juli): 1-12 6 dari 12

Temuan ini menunjukkan bahwa Wahbah al-Zuhaill menempatkan badal haji
dalam kerangka fikih yang berorientasi pada kemaslahatan dan spiritualitas, bukan
semata formalitas hukum. Prinsip raf’ al-haraj dan taysir mencerminkan etika rahmah
(kasih sayang llahi) dalam hukum Islam, bahwa Allah tidak membebani hamba di luar
batas kemampuannya. Secara psikospiritual, konsep ini sejalan dengan teori religious
coping dalam psikologi agama, di mana individu menghadapi keterbatasan dengan
menyerahkan diri secara ikhlas kepada Tuhan. Dengan demikian, badal haji tidak hanya
memiliki nilai yuridis, tetapi juga berfungsi sebagai terapi spiritual yang menumbuhkan
kesadaran tauhid, empati, dan keikhlasan dalam praktik keagamaan. Hal ini
memperlihatkan bahwa bagi al-Zuhaili, fikih bukan sekadar hukum ritual, tetapi juga
sarana pembentukan jiwa yang tenang (mutma’innah) dan berorientasi pada penyucian
diri (tazkiyah al-nafs).

2.1.2. Dimensi Psikospiritual dalam Praktik Badal Haji

Pemahaman tentang badal haji tidak berhenti pada dimensi hukum formal,
melainkan juga menyentuh sisi batiniah yang berhubungan dengan pengalaman spiritual
dan keseimbangan kejiwaan pelakunya. Dalam konteks ini, dimensi psikospiritual
memandang badal haji sebagai sarana penyucian diri, penguatan iman, dan bentuk
tanggung jawab spiritual yang memperdalam hubungan manusia dengan Allah SWT serta
sesamanya.

Berdasarkan hasil pembacaan terhadap teks al-Figh al-Islami wa Adillatuhu,
Wahbabh al-Zuhaill menekankan bahwa orang yang menggantikan haji bagi orang lain (al-
badil) harus telah melaksanakan haji untuk dirinya sendiri terlebih dahulu. Hal ini
menunjukkan bahwa pengganti tidak hanya bertindak secara fisik, tetapi juga
menanggung amanah spiritual orang yang diwakilkan. Dalam salah satu penjelasannya, al-
Zuhailt menulis:

“adi G G 35 AN i (A0 i Y i B 8 (R0 50 2 (8 (.
(Barang siapa menghajikan orang lain sedangkan ia belum menunaikan haji untuk
dirinya sendiri, maka hajinya atas nama orang lain tidak sah, karena ia belum
melaksanakan kewajiban hajinya sendiri). al-Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuhu,
Juz Ill, him. 44.

Kutipan tersebut menggambarkan bahwa pelaksanaan badal haji bukan hanya
sekadar mewakilkan tindakan ibadah, tetapi juga menuntut kesiapan spiritual,
pengalaman, dan niat yang tulus dari pihak yang mewakilkan. Hal ini karena dalam
perspektif al-Zuhaili, badal haji mengandung dimensi tanggung jawab moral (al-
mas’aliyyah al-rihiyyah) dan amanah keagamaan yang tinggi. Seseorang tidak dapat
menggantikan ibadah orang lain tanpa terlebih dahulu menuntaskan kewajiban
pribadinya, sebab pelaksanaan haji mengandung makna tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa)
dan tahqiq al-‘ubtdiyyah (realisasi penghambaan sejati).

Dari hasil analisis, muncul tiga pola utama mengenai dimensi psikospiritual badal
haji menurut Wahbah al-Zuhaili:

1. Bagi al-badil (orang yang mewakilkan): pelaksanaan badal haji merupakan bentuk
latihan spiritual yang menumbuhkan self-control, ikhlas, dan amanah. Dalam
perspektif psikologi agama, tindakan ini termasuk dalam bentuk spiritual altruism,

Muhammad Sholachuddin, Kurnia Muhajarah /| Makna Psikospiritual Badal Haji dalam Kitab Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu Karya
Wahbah al-Zuhaili



Syifa al-Qulub: Jurnal Studi Psikoterapi Sufistik 10, 1 (Juli): 1-12 7 dari 12

perilaku tolong-menolong yang didorong oleh nilai-nilai iman dan kasih sayang

ilahi.

2. Bagial-muhajjaj ‘anhu (orang yang dihajikan): badal haji memberikan ketenangan
batin dan spiritual relief, karena kewajiban yang tidak mampu ditunaikan secara
langsung tetap dapat terlaksana. Fenomena ini serupa dengan mekanisme
religious coping (Pargament, 1997), yaitu upaya mengatasi kesulitan melalui
pendekatan religius dan rasa kedekatan dengan Tuhan.

3. Dalam perspektif sosial-sufistik: praktik ini memperkuat nilai ta‘awun ‘ala al-birr
wa al-tagwa (tolong-menolong dalam kebaikan dan ketakwaan), memperluas rasa
empati, serta memperkuat kesadaran kolektif bahwa spiritualitas Islam bersifat
partisipatif, tidak hanya menyelamatkan diri sendiri, tetapi juga membantu
penyempurnaan ibadah orang lain.

Temuan ini menegaskan bahwa praktik badal haji berfungsi sebagai media
penyatuan antara dimensi fikih dan psikospiritual dalam Islam. Bagi al-badil, ibadah ini
menjadi wahana latihan jiwa untuk menginternalisasi nilai ihsan berbuat baik dengan
kesadaran bahwa Allah selalu hadir dalam setiap perbuatan. Sedangkan bagi al-muhajjaj
‘anhu, badal haji menjadi bentuk moral elevation yang menumbuhkan rasa syukur,
kelegaan, dan cinta spiritual terhadap Allah SWT.

Dalam kerangka sufistik, praktik ini mencerminkan tahap takhalli (pembersihan
diri dari sifat egoistik) dan tahalli (pengisian diri dengan sifat kasih dan empati), yang
keduanya merupakan bagian dari proses tazkiyah al-nafs. Dengan demikian, badal haji
dapat dipahami bukan hanya sebagai penyelesaian kewajiban hukum, tetapi juga sebagai
proses psikoterapi ruhani yang menghubungkan antara ketaatan syariat dan
penyembuhan batin melalui nilai-nilai tolong-menolong, kasih sayang, dan keikhlasan.

2.1.3. Integrasi Fikih dan Psikoterapi Sufistik (Interpretasi Sufistik)

Pemahaman badal haji dalam perspektif Wahbah al-Zuhaili tidak hanya
menampilkan keindahan struktur hukum lIslam, tetapi juga mencerminkan dimensi
batiniah yang selaras dengan prinsip penyucian jiwa dalam tradisi tasawuf. Integrasi
antara fikih dan psikoterapi sufistik dalam praktik badal haji menunjukkan bahwa syariat
dan spiritualitas sejatinya merupakan dua sisi dari satu kesatuan jalan menuju kedekatan
dengan Allah SWT.

Hasil telaah mendalam terhadap al-Figh al-Islami wa Adillatuhu menunjukkan
bahwa Wahbah al-Zuhaili menekankan fungsi maqasid al-shari‘ah (tujuan-tujuan hukum
Islam) sebagai dasar keadilan dan kemaslahatan dalam setiap ketentuan ibadah, termasuk
badal haji. Dalam konteks ini, badal haji dianggap sebagai implementasi prinsip taysir
(kemudahan) dan raf’ al-haraj (pengangkatan kesulitan) yang membuka ruang bagi umat
Islam untuk tetap mencapai penyempurnaan ibadah meskipun dalam keterbatasan.

sl 15g] (3,885 sl 8 U5l A o 5al 4 el stal {hay St V3 ol Sl Sl el a0 )
(Syariat Islam datang untuk memberikan kemudahan bagi manusia dan tidak
mempersulit mereka. Salah satu prinsip pokoknya adalah mengangkat kesulitan, dan
praktik penggantian dalam ibadah merupakan realisasi dari tujuan agung ini). al-
Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, Juz IlI, him. 46.

Muhammad Sholachuddin, Kurnia Muhajarah /| Makna Psikospiritual Badal Haji dalam Kitab Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu Karya
Wahbah al-Zuhaili



Syifa al-Qulub: Jurnal Studi Psikoterapi Sufistik 10, 1 (Juli): 1-12 8 dari 12

Pernyataan tersebut menunjukkan bahwa praktik badal haji bukan sekadar solusi
hukum untuk menggantikan kewajiban ibadah, melainkan juga manifestasi nilai rahmah
(kasih sayang Ilahi) dalam syariat Islam. Dalam kerangka sufistik, kebolehan badal haji
merefleksikan pemahaman bahwa Allah SWT tidak membebani hamba di luar
kemampuan mereka. Prinsip taysir yang dijelaskan al-Zuhaili sejalan dengan hakikat
tarbiyah ruhiyyah (pendidikan jiwa), di mana ketaatan bukan hanya dinilai dari
kemampuan fisik, tetapi dari kesungguhan niat dan ketulusan hati dalam mengabdi.

Dari hasil interpretasi tekstual dan konseptual, muncul empat kecenderungan utama
yang memperlihatkan keterpaduan antara fikih dan psikoterapi sufistik dalam makna
badal haji:

1. Dimensi Rahmah llahiyyah (Kasih Sayang Tuhan): Hukum badal haji menjadi wujud
kasih sayang Allah terhadap hamba-Nya yang tidak mampu melaksanakan
kewajiban secara langsung, sejalan dengan prinsip sufistik al-‘afiyah wa al-lutf
(kelembutan dan perlindungan Allah).

2. Dimensi Amanah dan Penyucian Jiwa: Bagi al-badil, ibadah ini menjadi sarana
tazkiyah al-nafs, karena ia memikul tanggung jawab spiritual yang menuntut
pengendalian diri, kesabaran, dan ketulusan. Hal ini memperkuat dimensi
mujahadah (upaya spiritual melawan ego).

3. Dimensi Ketenangan dan Penyembuhan Spiritual: Bagi al-muhajjaj ‘anhu, badal
haji menghadirkan efek psychospiritual healing ketenangan batin, rasa lega, dan
kedekatan kembali dengan Allah SWT, sebagaimana dijelaskan dalam konsep
sakinah dalam tasawuf.

4. Dimensi Etika Sosial-Sufistik: Praktik badal haji menumbuhkan kesadaran kolektif
tentang tolong-menolong (ta‘@wun) dan keikhlasan (ikhlas), yang menjadi fondasi
terapi sosial dalam psikoterapi Islam berbasis sufisme.

Temuan ini menegaskan bahwa dalam pandangan Wahbah al-Zuhaili, praktik badal
haji adalah perwujudan nyata dari harmoni antara syariat (aturan lahiriah) dan hakikat
(kesadaran batiniah). Secara sufistik, badal haji dapat dipahami sebagai bentuk fana’ al-
nafs fr al-khidmah penghapusan ego melalui pelayanan kepada sesama dalam konteks
ibadah. Prinsip taysir dan raf’ al-haraj yang menjadi dasar kebolehan badal haji bukan
hanya memberi kemudahan hukum, tetapi juga membuka ruang penyembuhan batin bagi
manusia modern yang terjebak dalam rasa bersalah, kehilangan, dan keterbatasan.

Dengan demikian, badal haji menjadi model integratif dalam psikoterapi sufistik: fikih
menyediakan struktur hukum vyang rasional dan sistematis, sementara tasawuf
memberikan makna eksistensial dan kedalaman spiritual. Sinergi ini memperlihatkan
bahwa ibadah dalam Islam sejatinya bukan hanya sarana pemenuhan kewajiban, tetapi
juga media terapi jiwa untuk mencapai kedamaian spiritual (al-sakinah) dan
keseimbangan eksistensial (al-i‘tidal al-nafs1) dalam hubungan manusia dengan Allah SWT.

3. Discussion

Penelitian ini menemukan bahwa praktik badal haji dalam perspektif Wahbah al-Zuhaili
sebagaimana dijelaskan dalam al-Figh al-Islami wa Adillatuhu memiliki dua dimensi utama:
dimensi fikih normatif dan dimensi psikospiritual sufistik.

Secara fikih, badal haji diperbolehkan bagi seseorang yang meninggal dunia atau tidak
mampu melaksanakannya karena uzur permanen, dengan syarat bahwa orang yang

Muhammad Sholachuddin, Kurnia Muhajarah /| Makna Psikospiritual Badal Haji dalam Kitab Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu Karya
Wahbah al-Zuhaili



Syifa al-Qulub: Jurnal Studi Psikoterapi Sufistik 10, 1 (Juli): 1-12 9 dari 12

mewakilkan (al-badil) telah menunaikan haji untuk dirinya sendiri.
Secara psikospiritual, badal haji memunculkan dua proses terapeutik, pertama bagi al-badil,
sebagai latihan jiwa dalam keikhlasan, tanggung jawab, dan pengendalian diri, kedua bagi al-
muhajjaj ‘anhu, sebagai pelepasan beban ruhani melalui religious coping dan moral elevation.
Keduanya mencerminkan prinsip raf”al-haraj (mengangkat kesulitan) dan taysir (kemudahan)
dalam hukum Islam yang berpadu dengan nilai tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa) dalam
tasawuf.

Hubungan antara aspek fikih dan psikospiritual dalam praktik badal haji dapat dijelaskan
melalui prinsip maqasid al-shari‘ah. Al-Zuhaili memahami hukum Islam bukan hanya sebagai
aturan normatif, melainkan sebagai instrumen penyembuhan batin. Prinsip taysir menjadi
landasan mengapa syariat membolehkan badal haji: karena Islam tidak dimaksudkan untuk
membebani, tetapi untuk menguatkan hubungan ruhani antara manusia dan Allah (Q.S. al-
Hajj [22]:78).

Secara psikologis, keterlibatan al-badil dalam menggantikan ibadah orang lain memicu
aktivasi nilai altruism spiritual yang menghasilkan positive religious emotion, seperti
ketenangan (sakinah) dan kebahagiaan batin.

Sementara bagi al-muhajjaj ‘anhu, makna badal haji menimbulkan spiritual release, yaitu
pelepasan beban moral dan pencapaian kedamaian melalui representasi kasih sayang Allah
SWT. Maka, keterpaduan ini menjelaskan mengapa praktik badal haji menjadi pengalaman
psikospritual yang menghubungkan hukum dengan penyembuhan jiwa.

Temuan penelitian ini memperkaya hasil-hasil studi sebelumnya dalam bidang fikih dan
psikologi agama. Beberapa studi terdahulu seperti oleh (Makrus, 2014) menyoroti badal haji
hanya dari sisi legalitas dan prosedural tanpa menelaah makna batiniahnya. Sementara
(Hasana, 2018) dan (Rajab, 2023) membahasnya dari perspektif sosial-keagamaan,
menekankan solidaritas antarumat sebagai implementasi nilai tolong-menolong (ta‘aGwun ‘ala
al-birr).

Namun, penelitian ini menambahkan dimensi baru dengan mengintegrasikan kerangka
psikospiritual dan sufistik, yang sebelumnya belum dieksplorasi mendalam. Temuan ini juga
memperluas penelitian Fina Hidayati (2016) tentang spiritual altruism dan Soenjoto (2021)
tentang moral elevation dengan menerapkannya pada konteks fikih ibadah.
Dengan demikian, penelitian ini memiliki novelty dalam menjelaskan badal haji sebagai
bentuk psychospiritual healing yang menegaskan pertemuan antara hukum Islam, tasawuf,
dan psikoterapi modern.

Hasil penelitian ini mengindikasikan bahwa praktik badal haji merupakan bentuk ibadah
yang tidak hanya berorientasi pada ritual compliance (kepatuhan hukum), tetapi juga pada
spiritual growth (pertumbuhan ruhani). la menjadi cerminan konsep ihsan karena dilakukan
dengan niat murni dan pengabdian total.

Dalam konteks sufistik, badal haji melatih pelakunya untuk melalui tiga tahap kesadaran
spiritual:

1. Takhalli, mengosongkan diri dari ego ketika menerima amanah orang lain.
2. Tahalli, menghiasi diri dengan sifat kasih dan tanggung jawab.
3. Tajalli, merasakan kehadiran llahi melalui pengalaman ibadah yang penuh empati.

Makna ini menunjukkan bahwa hukum Islam dalam pandangan al-Zuhaili tidak hanya
menata perilaku, tetapi juga mendidik jiwa dan menumbuhkan kesadaran eksistensial
manusia terhadap Tuhannya.

Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa praktik badal haji memiliki implikasi yang
signifikan bagi pengembangan spiritualitas dan pendidikan keagamaan Islam. Secara

Muhammad Sholachuddin, Kurnia Muhajarah /| Makna Psikospiritual Badal Haji dalam Kitab Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu Karya
Wahbah al-Zuhaili



Syifa al-Qulub: Jurnal Studi Psikoterapi Sufistik 10, 1 (Juli): 1-12 10 dari 12

konseptual, praktik ini berfungsi sebagai model pembelajaran spiritual yang dapat
diaplikasikan dalam bimbingan dan konseling Islam, khususnya dalam membentuk kesadaran
tanggung jawab religius dan menumbuhkan empati terhadap sesama. Melalui pengalaman
menggantikan ibadah orang lain, seseorang dilatih untuk menumbuhkan disiplin diri (self-
discipline), keikhlasan, dan kepekaan moral terhadap amanah yang diemban. Pada saat yang
sama, badal haji juga memiliki fungsi terapeutik: bagi al-badil sebagai sarana pelatihan jiwa
untuk menundukkan ego dan melatih pengendalian diri, sedangkan bagi al-muhajjaj ‘anhu
berperan sebagai media penyembuhan batin (spiritual relief) yang mengembalikan
ketenangan dan keseimbangan ruhani. Namun demikian, penelitian ini juga mengungkap
potensi disfungsi apabila badal haji dipraktikkan secara komersial atau dijalankan tanpa niat
yang ikhlas. Dalam kondisi seperti itu, nilai spiritual ibadah menjadi berkurang dan cenderung
bergeser menjadi ritual formal yang kehilangan makna ta‘abbudr (penghambaan sejati). Oleh
karena itu, keseimbangan antara syariat dan niat batin menjadi kunci utama agar praktik ini
tetap mengandung nilai sufistik yang autentik dan berfungsi sebagai sarana penyucian jiwa
(tazkiyah al-nafs).

Berdasarkan hasil penelitian ini, terdapat beberapa implikasi praktis yang dapat dijadikan
dasar bagi pengembangan kebijakan dan strategi implementatif di bidang keagamaan.
Penguatan literasi fikih-psikospiritual perlu menjadi perhatian lembaga pendidikan Islam dan
penyelenggara haji agar masyarakat memahami bahwa badal haji bukan sekadar transaksi
jasa ibadah, tetapi merupakan bentuk tanggung jawab spiritual dan manifestasi kasih sayang
llahi. Kementerian Agama juga dapat mengintegrasikan nilai-nilai sufistik dalam program
bimbingan manasik haji melalui penyusunan modul Bimbingan Manasik Psikospiritual yang
menekankan nilai ikhlas, amanah, dan tazkiyah al-nafs. Lebih jauh, lembaga konseling Islam
dan pesantren dapat menjadikan praktik badal haji sebagai studi kasus integratif dalam
pendekatan psikoterapi Islam, karena di dalamnya terkandung mekanisme penyembuhan
jiwa melalui pelayanan dan empati religius. Dalam konteks etika sosial, perlu pula disusun
pedoman moral bagi penyelenggara badal haji agar praktik ini tidak bergeser menjadi bentuk
komersialisasi ibadah, tetapi dijalankan dengan niat ibadah murni sesuai dengan nilai ihsan
dan prinsip raf’ al-haraj (menghilangkan kesulitan). Dengan demikian, implementasi hasil
penelitian ini diharapkan dapat memperkuat spiritualitas umat, meningkatkan kualitas
penyelenggaraan ibadah, serta memperkokoh relasi harmonis antara syariat dan hakikat
dalam kehidupan keagamaan kontemporer.

4. Kesimpulan

Penelitian ini menyimpulkan bahwa praktik badal haji sebagaimana dijelaskan oleh
Wahbah al-Zuhaill dalam al-Figh al-Islamt wa Adillatuhu memiliki makna yang lebih luas
daripada sekadar pelaksanaan hukum fikih formal. Di samping menjadi solusi syar‘i bagi
mereka yang tidak mampu menunaikan haji secara langsung, badal haji juga mengandung
dimensi psikospiritual yang mendalam. Bagi al-badil (orang yang mewakilkan), praktik ini
menjadi sarana latihan tanggung jawab moral dan spiritual yang menumbuhkan keikhlasan,
empati, dan kesadaran pengabdian kepada Allah SWT. Sedangkan bagi al-muhajjaj ‘anhu
(orang yang dihajikan), badal haji menjadi media pelepasan beban batin (spiritual release)
yang menumbuhkan rasa syukur, ketenangan, dan kedekatan dengan Sang Pencipta. Dengan
demikian, badal haji merepresentasikan integrasi harmonis antara prinsip raf’ al-haraj
(menghapus kesulitan) dan taysir (kemudahan) dalam hukum Islam dengan nilai-nilai ihsan,

Muhammad Sholachuddin, Kurnia Muhajarah /| Makna Psikospiritual Badal Haji dalam Kitab Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu Karya
Wahbah al-Zuhaili



Syifa al-Qulub: Jurnal Studi Psikoterapi Sufistik 10, 1 (Juli): 1-12 11 dari 12

tawakkul, dan tazkiyah al-nafs dalam tasawuf, menjadikannya bukan hanya ritual lahiriah
tetapi juga proses penyembuhan ruhani.

Penelitian ini memberikan kontribusi signifikan terhadap pengembangan ilmu fikih dan
psikoterapi Islam, khususnya dalam konteks integrasi antara syariat dan spiritualitas.
Pertama, penelitian ini memperluas kajian fikih ibadah dengan memasukkan pendekatan
psikospiritual sufistik sebagai kerangka interpretatif, sehingga memperkaya cara pandang
terhadap ibadah sebagai sarana pembentukan kesadaran jiwa. Kedua, penelitian ini
menawarkan model konseptual baru tentang badal haji sebagai bentuk psychospiritual
healing, terapi jiwa berbasis amal ibadah yang menumbuhkan keseimbangan antara aspek
kognitif, emosional, dan spiritual manusia. Ketiga, penelitian ini memperdalam pemahaman
terhadap makna psikospiritual badal haji sebagaimana dipaparkan oleh Wahbah al-Zuhailr,
dengan menegaskan relevansinya dalam peningkatan kesadaran spiritual dan kesejahteraan
keagamaan umat Islam. Melalui analisis terhadap teks al-Figh al-Islam1 wa Adillatuhu,
penelitian ini menampilkan bahwa dimensi fikih dan dimensi batiniah tidak dapat dipisahkan
dalam pembentukan karakter keberagamaan. Praktik badal haji menjadi contoh konkret
bagaimana hukum Islam tidak hanya mengatur tata cara ibadah, tetapi juga membentuk
keseimbangan psikologis dan ketenangan batin pelakunya. Dengan demikian, penelitian ini
membuka ruang baru bagi pengembangan model integratif antara fikih ibadah dan
psikoterapi sufistik yang berorientasi pada spiritual awareness (kesadaran spiritual) dan
religious well-being (kesejahteraan keagamaan) dalam kehidupan modern.

Adapun keterbatasan penelitian ini terletak pada sifatnya yang bersifat kualitatif-
deskriptif dengan pendekatan kepustakaan (library research), tanpa melibatkan data empiris
dari pengalaman langsung pelaku badal haji. Oleh karena itu, penelitian lanjutan disarankan
untuk melakukan studi fenomenologis atau psikoterapi Islam berbasis lapangan guna
menelusuri pengalaman subjektif pelaku badal haji, baik sebagai al-badil maupun al-muhajjaj
‘anhu. Penelitian lanjutan juga diharapkan dapat memperluas kajian terhadap karya ulama
lain yang relevan untuk membangun kerangka teoritis yang lebih komprehensif antara fikih,
tasawuf, dan psikologi agama. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan tidak hanya
memperkaya wacana akademik dalam bidang hukum Islam dan psikoterapi sufistik, tetapi
juga memberikan kontribusi nyata bagi pengembangan praktik keagamaan vyang
menumbuhkan keseimbangan antara aspek lahir dan batin dalam kehidupan spiritual umat
Islam.

References

Al-Zuhaili, W. (2007). al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, Vol. 3. Dar al-Fikr.

Falahiyanto, R. (2020). Psikospiritual Islam: Integrasi Psikologi dan Spiritualitas. Deepublish.

Gagahriyanto, A. (2023). Dimensi Spiritualitas dalam Kehidupan Modern. Airlangga
University Press.

Halawa, D. (2024). Analisis Psikospiritual Fenomena Relapse bagi Kelompok ODGPZ di Loka.
Fakultas Psikologi UIN Sumatera Utara.

Hasana, N. (2018). Studi Komparatif tentang Badal Haji dalam Pandangan Empat Mazhab.
Kencana.

Hidayati, F. (2016). Spiritual Altruism dalam Perspektif Psikologi Islam. UIN Maulana Malik
Ibrahim Press.

Irmansyah, A. (2020). Kamus Psikologi Spiritual. Raja Grafindo Persada.

Kemenag RI. (2023a). Laporan Evaluasi Penyelenggaraan Ibadah Haji Tahun 2023. Badan

Muhammad Sholachuddin, Kurnia Muhajarah /| Makna Psikospiritual Badal Haji dalam Kitab Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu Karya
Wahbah al-Zuhaili



Syifa al-Qulub: Jurnal Studi Psikoterapi Sufistik 10, 1 (Juli): 1-12 12 dari 12

Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI. https://kemenag.go.id

Kemenag RI. (2023b). Statistik Haji Indonesia Tahun 2024. Direktorat Jenderal
Penyelenggaraan Haji dan Umrah (PHU). https://haji.kemenag.go.id

Makrus, M. (2014). Fenomena Badal Haji dalam Tradisi Masyarakat Muslim Indonesia. UIN
Walisongo Press.

Pargament, K. I. (1997). The Psychology of Religion and Coping: Theory, Research, and
Practice. Guilford Press.

Rajab, H. (2023). Konsep Istita’ah dan Implementasinya dalam Ibadah Haji. UIN Alauddin
Press.

© 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication

@ @ @ under the terms and conditions of the Creative Commons
L ﬁ Attribution (cc BY SA) license

(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/).

Muhammad Sholachuddin, Kurnia Muhajarah /| Makna Psikospiritual Badal Haji dalam Kitab Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu Karya
Wahbah al-Zuhaili



